
opusdei.org

L’un des nôtres :
l’Incarnation

La différence entre croire ou ne
pas croire en Jésus-Christ ne
consiste pas uniquement dans
la compréhension de chacune
de ses paroles, mais dans la
confession de sa divinité et de
son humanité, dans une vraie
rencontre avec lui, en le
reconnaissant comme notre
chemin, notre vérité et notre
vie.

21/11/2018



Les nations sont fières de leurs héros
et les peuples se remémorent leurs
succès, de quelque nature qu’ils
soient : artistiques, militaires ou de
n’importe quel genre. Les mausolées
font mémoire de premiers ministres,
de rois ou d’ingénieux explorateurs
et les rues, les avenues et les places
portent le nom de peintres,
musiciens, artistes…

D’un aperçu global de l’histoire
émergent, parmi ses ombres, des
figures lumineuses qui élargissent le
cœur humain. Des hommes
extraordinaires ayant contribué, par
exemple, au progrès sans retour de la
science, tels Copernic ou Newton ;
des penseurs qui ont scruté la
conscience et nous ont laissé des
témoignages perpétuels de la
profondeur du cœur humain, tels
Augustin d’Hippone ou Fiodor
Dostoïevski ; des hommes religieux
qui ont approfondi la relation de
l’homme avec Dieu et avec son



environnement : la morale, le culte,
la société. D’autres figures ont suscité
un étonnement et ont été persécutées
à cause de leurs enseignements, tels
certains prophètes de l’Ancien
Testament ou Socrate dans
l’ancienne Athènes. Cependant, la foi
chrétienne a l’audace d’affirmer que
son fondateur est infiniment plus
qu’un simple génie religieux :
comment comprendre cela ?

Pourquoi s’est-il fait égal à Dieu ?

Si nous voulons comprendre la figure
de Jésus-Christ, du moins tel qu’il
s’est présenté et tel que nous autres
chrétiens nous le voyons, en aucun
cas il ne peut être pris uniquement
pour un génie religieux qui, ancré
dans le passé et assis sur la chaire de
l’histoire, continuerait d’exhorter à
propos des vérités universelles
comme l’amour du prochain ou la
miséricorde envers les faibles. Le
Christ est quelqu’un d’autre et, pour



mieux pénétrer dans son mystère,
nous pouvons rappeler une histoire
concrète arrivée il y a moins de cent
ans, dont les protagonistes sont une
mère et sa fille.

Édith Stein est une philosophe
allemande juive du début du XXe

siècle. D’une intelligence supérieure,
elle a collaboré assez tôt à des tâches
universitaires et a travaillé aux côtés
d’un des principaux philosophes du
siècle, Edmund Husserl. Différents
événements de sa vie, rapportés par
elle-même [1], l’ont conduite d’abord
à la foi chrétienne et puis à la clôture
du Carmel. Elle est morte au camp
d’Auschwitz, en août 1942, en livrant
sa vie pour le peuple hébreu et pour
sa foi chrétienne.

La veille de son entrée au Carmel,
elle est allée prendre congé de sa
famille. Sa mère était une femme
extraordinaire, juive de race et de
religion qui, faisant preuve d’une



force d’âme extraordinaire, avait
mené de l’avant leur négoce de bois,
tout en s’occupant de sa famille après
la mort prématurée de son mari. Elle
n’est jamais devenue chrétienne,
contrairement à ses filles Rose et
Édith. Cependant, même si elle ne
croyait pas en Jésus-Christ, elle est
parvenue à comprendre la centralité
de son mystère et de sa prétention
inouïe.

« Le dernier jour qu’elle passa chez
elle fut le 12 octobre, le jour de son
anniversaire et en même temps celui
de la fête juive des Tabernacles.
Édith accompagna sa mère à la
Synagogue. Pour les deux femmes ce
ne fut pas une journée facile.
“Pourquoi l’as-tu connu (Jésus-
Christ) ? Je ne veux rien dire contre
lui. Il aura été un homme bon. Mais
pourquoi s’est-il fait Dieu ?” Sa mère
pleure. » [2]



Il aura été un homme bon, mais…
pourquoi s’est-il fait Dieu ?
Blasphème ou vérité absolue : c’est
ainsi que la figure de Jésus se
présentait à la mère d’Édith Stein. S’il
n’avait été qu’un homme bon, un
sage vénérable, un maître de vérités
universelles… Mais il s’est fait égal à
Dieu. Cette affirmation ne peut ni ne
doit laisser indifférent tous ceux qui
se décident à s’approcher du Christ
en se servant uniquement de leur
raison. Or, comment un homme
peut-il se faire égal à Dieu ?

Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai
homme

Cette affirmation souligne la
continuité de tout le Nouveau
Testament. L’Évangile selon saint
Matthieu ouvre ses pages par une
généalogie qui montre l’origine juive
de Jésus, sa naissance virginale et
l’accomplissement en lui de toutes les
promesses : Il rétablira notre relation



avec Dieu. Par lui, nous pouvons
nous adresser à Dieu avec confiance.
L’Évangile selon saint Luc est tout
aussi explicite dans le même sens et
reconnaît non seulement l’origine
juive de Jésus mais aussi sa condition
de fils d’Adam : Jésus se présente
ainsi comme le sauveur de tous les
hommes. Telle est sa prétention et
telle est la grandeur dont nous
devons faire part à nos proches
parents, à nos camarades de travail
et à nos voisins : Jésus est pour tout
le monde et il a une réponse très
personnelle pour chacun.

Pour sa part, l’Évangile selon saint
Marc présente dès ses premiers
versets la révolution produite par
l’irruption de Jésus-Christ dans
l’histoire. La bonne nouvelle est
arrivée, qui n’est pas uniquement
une parole (une doctrine) mais aussi
des œuvres : guérisons et gestes. En
définitive, l’histoire de Dieu avec les
hommes et des hommes avec Dieu.



Finalement, l’Évangile selon saint
Jean est, si possible, encore plus clair
au sujet de ce déploiement de la
divinité de Jésus dans son humanité,
apportant des détails sur son origine
éternelle ainsi que sur son
incarnation dans le temps.

Tous les Évangiles se terminent de la
même manière : ils rapportent la
mort injuste de Jésus à travers les
douleurs de sa Passion et de sa Croix,
vécues avec amour et dans un esprit
de rédemption ; ils nous rapportent
pareillement les plus petits détails à
propos de sa sépulture et présentent,
de diverses manières, un fait inouï et
jamais vu : sa résurrection, la preuve
la plus éloquente de sa divinité.

La conscience chrétienne le croit et
les évangiles aussi bien que la
Tradition de l’Église affirment
explicitement que le corps de Jésus
ne gît pas dans le sépulcre mais qu’il
est ressuscité à une vie nouvelle [3].



Voilà pourquoi l’auteur de la Lettre
aux Hébreux affirme
catégoriquement que Jésus hier et
aujourd’hui, est le même (He 13, 8),
parce qu’il vit pour toujours et
espère rencontrer chaque homme
jusqu’à la fin des temps.

Les écrits de saint Paul, en plus des
autres lettres et de l’Apocalypse,
complètent le Nouveau Testament.
Paul n’a pas connu l’époque de Jésus
en Galilée, il n’a pas non plus été au
Calvaire ou dans le Cénacle après la
résurrection. C’est pourquoi, dans
une certaine mesure, il est pour tous
ceux qui, comme nous, n’ont pas
marché avec lui à travers la Galilée
et la Judée, un modèle dans la suite
de Jésus.

Qui est Jésus pour saint Paul ? Qu’a-t-
il supposé dans sa vie ? La clé de son
existence entière est sa rencontre
avec le Christ vivant ; grâce à quoi il
y a un avant — Saul — et un après —



Paul. Rencontrer Jésus, c’est
rencontrer quelqu’un de vivant, non
un simple compendium de doctrine,
un ensemble des normes morales ou
une idéologie socio-politique. Saint
Paul n’a pas eu affaire à un sage
religieux mais à celui en regard
duquel il estimait tout comme
déchets (cf. Ph 3, 8), à celui qui m’a
aimé et s’est livré lui-même pour
moi (Ga 2, 20), à celui qui est resté
amoureusement avec nous pour être
aliment de vie (cf. 1 Co 11, 23-27).

La différence entre croire ou ne pas
croire en Jésus-Christ ne consiste pas
uniquement dans la compréhension
de chacune de ses paroles, mais dans
la confession de sa divinité et de son
humanité, dans une vraie rencontre
avec lui, en le reconnaissant comme
notre chemin, notre vérité et notre
vie (cf. Jn 14, 6).

Le centre de ma vie



« Il est maintenant normal de traiter
le Sauveur du monde d’une manière
irrévérencieuse et irréaliste »,
prêchait le bienheureux John
Newman, « comme s’il s’agissait
d’une idée ou d’une vision : parler de
lui avec étroitesse et peu de profit,
comme si nous ne connaissions que
son nom, bien que dans l’Écriture
nous ayons de nombreux détails de
son séjour réel parmi nous, de ses
gestes, paroles et actes où fixer nos
yeux. »[4]. Le prédicateur attirait
l’attention de ses auditeurs du
premier tiers du XIXe siècle sur
quelque chose de particulièrement
actuel : la considération d’un Christ
lointain, mort, y compris pour des
chrétiens. Dans le meilleur des cas,
un ensemble de normes
permanentes.

C’est pourquoi il est logique d’avoir,
en tant que chrétiens mais aussi pour
aider ceux qui ne croient pas, le désir
de comprendre la centralité de Jésus



dans la tête et dans le cœur des
croyants.

« Tant que nous ne l’aurons pas saisi,
tant que nous n’aurons pas cessé de
faire des déclarations vagues sur son
amour, sa volonté de recevoir des
pécheurs, de fournir repentir et une
aide spirituelle, et ainsi de suite, et
commencé à le voir, en particulier,
dans ses paroles réelles, celles qui
sont dans l’Écriture, nous n’aurons
pas tiré de l’Évangile le bénéfice
qu’elles nous offrent. Qui plus est,
notre foi est peut-être en danger
parce que si la pensée du Christ
n’était qu’une création de notre
esprit, il faudrait craindre que peu à
peu cette foi s’éteigne, se pervertisse
ou soit incomplète. [5] »

Le Christ présent pour chaque
chrétien. Le Christ vivant. C’est dans
ce même sens que, sur un ton plein
de vibration, saint Josémaria
s’exprimait en évoquant la formation



des jeunes : Faisons entrer le Christ
dans notre cœur et dans le cœur des
jeunes. Dommage ! Ils fréquentent les
sacrements, ont un comportement
pur, travaillent mais… la foi morte.
Jésus — ils ne le disent pas avec leurs
lèvres mais par leur manque de
vibration dans leur conduite — Jésus a
vécu il y a XX siècles… Il a vécu ?
Iesus Christus heri, hodie : ipse et in
sæcula; Jésus Christ, hier et
aujourd’hui, est le même, il l’est pour
l’éternité (He 13, 8). Jésus-Christ vit
avec une chair comme la mienne, mais
glorieuse ; avec un cœur de chair
comme le mien… Scio enim quod
Redemptor meus vivit, je sais, moi,
que mon rédempteur est vivant (Jb 19,
25). Mon Rédempteur, mon Ami, mon
Père, mon Roi, mon Dieu, mon Amour
est vivant ! Il se soucie de moi. Il
m’aime plus que la femme bénie — ma
mère — qui m’a mis au monde […][6].

Le Christ est né à Bethléem, a reçu sa
formation à Nazareth, a prêché en



Galilée et en Judée, est mort à
Jérusalem. Le Christ est ressuscité
d’entre les morts et vit pour toujours.
C’est pourquoi les premiers chrétiens
ont réservé le dimanche au culte,
prenant du recul par rapport au
Temple et aux coutumes juives que,
pourtant, ils aimaient tant et ils ont
engagé leur vie jusqu’à subir, pour
un bon nombre d’entre eux, une fin
violente et douloureuse. Le Christ
était toujours avec eux, faisant de
leur existence une vie fondée sur
l’amour.

Le Christ présent chez chaque
homme

Élie Wiesel, prix Nobel de la Paix en
1986, a été enfermé dans un camp de
concentration pendant la deuxième
guerre mondiale, alors qu’il n’était
qu’un adolescent. C’est là qu’il a fait
une expérience qui l’a marqué pour
la vie : un enfant pendu dans le
camp. Tandis qu’il se débattait entre



la vie et la mort, une voix s’est
exclamée : Où est Dieu ? Élie a
entendu à l’intérieur de lui-même : «
Où est-il ? Le voilà, suspendu à la
potence ! »

Élie Wiesel n’était ni catholique ni
chrétien. Cependant, il a su entendre
en lui la voix de Dieu. L’innocence de
la vie permet de comprendre la
solidarité de Dieu avec chaque
homme. La tendance existe peut-être
encore de nos jours d’attribuer à
Dieu nos maux — pourquoi a-t-il
permis qu’il m’arrive ceci ou cela ? —
mais des âmes innocentes ont
entendu que, d’une certaine manière,
Dieu souffre avec chaque homme.
Dieu est avec chaque âme qui
souffre.

Nous autres croyants nous
connaissons, en plus, la parole
évangélique. Chez saint Matthieu,
nous lisons que le Christ affirme
expressément ce dont Élie Wiesel et



tant d’autres ont eu l’intuition. Jésus-
Christ s’identifie à ceux qui ont soif
et faim, aux étrangers, à ceux qui
sont dans l’embarras (cf. Mt 25). Il
affirme que lorsque nous vêtons
ceux qui sont nus, c’est lui que nous
vêtons ; lorsque nous donnons à
manger à quelqu’un qui a faim, c’est
à lui que nous le faisons ; lorsque
nous donnons à boire un seul verre
d’eau à celui qui a soif, nous
méritons la vie éternelle, parce que
c’est lui-même que nous servons.

Jésus-Christ demeure dans l’histoire
comme vrai Dieu, mais aussi comme
vrai homme ; il n’abandonnera
jamais l’humanité qu’il a assumée de
Marie. Pour cette raison, Jésus reste
mystérieusement uni à ses frères les
hommes, en particulier à ceux qui
souffrent dans leur corps et dans
leur âme.

De cette conviction naît et coule
l’esprit de charité que, de leur plein



gré, les chrétiens s’efforcent de
pratiquer : reconnaître le Christ chez
les autres, être charitable avec eux
comme s’il s’agissait du Christ en
personne. De cette certitude jaillit
aussi le souci des croyants pour les
plus nécessiteux, qui auront toujours
et nécessairement une place de choix
dans le cœur de l’Église.

Marie, Vierge et Mère

Intimement uni au mystère du
Christ, Dieu et homme, se trouve le
mystère de Marie, Vierge et Mère. Il
est peut-être difficile de nos jours de
comprendre Marie, pour autant
qu’elle est définie par deux aspects
qui sont actuellement rejetés dans un
bon nombre de milieux : la virginité
et la maternité.

La foi des chrétiens confesse que
sainte Marie a conçu virginalement
Jésus. Il s’agit évidemment d’une
affirmation de foi, fondée sur les
textes évangéliques. Saint Matthieu



dit expressément que la conception
de Jésus a été l’œuvre de l’Esprit
Saint dans le sein de Marie ; saint Luc
affirme explicitement ce mystère lors
de l’annonce apportée par saint
Gabriel, et saint Jean conclut que le
Verbe ne s’est fait pas chair selon une
génération humaine et normale.
D’autre part, l’Église a constamment
affirmé la naissance virginale de
Jésus.

Finalement, Marie est aussi mère, la
mère de Jésus, vrai Dieu et vrai
homme. L’union intime de Jésus avec
chaque homme, tout comme la
charge explicite qu’il a confiée à sa
Mère du haut de la Croix, relient la
Sainte Vierge en tant que mère à
chaque croyant. Au moment de
mourir, Jésus confie l’apôtre Jean à
sa mère et confie sa mère à Jean (cf.
Jn 19, 26-27). Ainsi, comme l’Église l’a
compris, Jésus déclarait sa Mère
mère de tous les hommes et
demandait aux hommes de prendre



soin de Marie, pour nourrir la foi des
peuples. La dévotion envers Marie
n’est pas optionnelle ni accessoire,
parce que rencontrer Jésus, c’est la
recevoir pour mère, et rencontrer
Marie, c’est être conduit, encore et
toujours, à la miséricorde touchante
du cœur de Jésus, car c’est toujours
par Marie que l’on va et que l’on «
revient » à Jésus [7].

Fulgencio Espa

Bibliographie :

- Catéchisme de l'Église Catholique,
484-570, 720-726 y 963-975.

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, nn. 85-94.

- Thème 9. L'Incarnation, dans
Résumé de la foi chrétienne.

- Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nn. 55-66.

https://opusdei.org/fr-fr/article/lincarnation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lincarnation/


- Jean Paul II, Enc. Redemptoris
Mater, (25-III-1987), n. 8.

- Joseph Ratzinger-Benoît XVI, Jésus
de Nazareth, Flammarion, Paris
2007, 21-28; 347-383 (Introduction et
chap. 10).

- Newman J. H., Sermons Paroissiaux/
3, Cerf, Paris 1993.

- Sainte Thérèse Bénédicte de la
Croix–Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

[1]. Cf. Sainte Thérèse Bénédicte de la
Croix – Édith Stein. Estrellas
amarillas (autobiographie, enfance et
jeunesse), Editorial Espiritualidad,
Madrid 1973.

[2]. Cf. biographie de Saint Thérèse-
Bénédicte de la Croix – Édith Stein,



rédigée à l’occasion de sa
canonisation, le 11 octobre 1998,
publiée dans www.vatican.va.

[3]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 638 et suiv.

[4]. J. H. Newman, Sermons
paroissiaux/3. Cerf, Paris 1993.

[5]. Ibid. Il ajoute juste après : « Si
nous regardons le Christ tel qu’il est
révélé dans les Évangiles — le Christ
qui existe là, extérieur à notre
imagination — et que nous voyons
qu’il est un être qui vit vraiment, qui
est vraiment passé à travers la terre
comme n’importe lequel d’entre
nous, à la fin nous croirons en lui
avec une conviction, une confiance et
une intégrité aussi indestructibles
que la croyance en nos propres sens.
Pour un chrétien, il n’est pas possible
de méditer l’Évangile sans avoir le
sentiment, par-delà tout doute, que le
sujet de tout l’Évangile est Dieu. »



[6]. Saint Josémaria, Instruction 9
janvier 1935, n° 278, cité dans 
Camino, Edición crítico-histórica,
Rialp, Madrid 2002, p. 732.

[7]. Chemin, n° 495.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-
lincarnation/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/
https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/
https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/

	L’un des nôtres : l’Incarnation

