opusdei.org

L’un des notres :
I’Incarnation

La différence entre croire ou ne
pas croire en Jésus-Christ ne
consiste pas uniquement dans
la compréhension de chacune
de ses paroles, mais dans la
confession de sa divinité et de
son humanité, dans une vraie
rencontre avec lui, en le
reconnaissant comme notre
chemin, notre vérité et notre
vie.

21/11/2018



Les nations sont fieres de leurs héros
et les peuples se remémorent leurs
succes, de quelque nature qu’ils
soient : artistiques, militaires ou de
n’importe quel genre. Les mausolées
font mémoire de premiers ministres,
de rois ou d’ingénieux explorateurs
et les rues, les avenues et les places
portent le nom de peintres,
musiciens, artistes...

D’un apercu global de I'histoire
émergent, parmi ses ombres, des
figures lumineuses qui élargissent le
cceur humain. Des hommes
extraordinaires ayant contribué, par
exemple, au progres sans retour de la
science, tels Copernic ou Newton ;
des penseurs qui ont scruté la
conscience et nous ont laissé des
témoignages perpétuels de la
profondeur du coeur humain, tels
Augustin d’Hippone ou Fiodor
Dostoievski ; des hommes religieux
qui ont approfondi la relation de
I’homme avec Dieu et avec son



environnement : la morale, le culte,
la société. D’autres figures ont suscité
un étonnement et ont été persécutées
a cause de leurs enseignements, tels
certains prophetes de I’Ancien
Testament ou Socrate dans
I’ancienne Athenes. Cependant, la foi
chrétienne a I’audace d’affirmer que
son fondateur est infiniment plus
qu'un simple génie religieux :
comment comprendre cela ?

Pourquoi s’est-il fait égal a Dieu ?

Sinous voulons comprendre la figure
de Jésus-Christ, du moins tel qu’il
s’est présenté et tel que nous autres
chrétiens nous le voyons, en aucun
cas il ne peut étre pris uniquement
pour un génie religieux qui, ancré
dans le passé et assis sur la chaire de
I’histoire, continuerait d’exhorter a
propos des veérités universelles
comme ’amour du prochain ou la
miséricorde envers les faibles. Le
Christ est quelqu’un d’autre et, pour



mieux pénétrer dans son mystere,
nous pouvons rappeler une histoire
concrete arrivée il y a moins de cent
ans, dont les protagonistes sont une
meére et sa fille.

Edith Stein est une philosophe
allemande juive du début du XX*
siécle. D’une intelligence supérieure,
elle a collaboré assez tot a des taches
universitaires et a travaillé aux cotés
d’un des principaux philosophes du
siécle, Edmund Husserl. Différents
événements de sa vie, rapportés par
elle-méme [1], ’ont conduite d’abord
a la foi chrétienne et puis a la cloture
du Carmel. Elle est morte au camp
d’Auschwitz, en aotlit 1942, en livrant
sa vie pour le peuple hébreu et pour
sa foi chrétienne.

La veille de son entrée au Carmel,
elle est allée prendre congé de sa
famille. Sa mere était une femme
extraordinaire, juive de race et de
religion qui, faisant preuve d’une



force d’ame extraordinaire, avait
mené de I’avant leur négoce de bois,
tout en s’occupant de sa famille apres
la mort prématurée de son mari. Elle
n’est jamais devenue chrétienne,
contrairement a ses filles Rose et
Edith. Cependant, méme si elle ne
croyait pas en Jésus-Christ, elle est
parvenue a comprendre la centralité
de son mystere et de sa prétention
inouie.

« Le dernier jour qu’elle passa chez
elle fut le 12 octobre, le jour de son
anniversaire et en méme temps celui
de la féte juive des Tabernacles.
Edith accompagna sa meére a la
Synagogue. Pour les deux femmes ce
ne fut pas une journée facile.
“Pourquoi I’as-tu connu (Jésus-
Christ) ? Je ne veux rien dire contre
lui. Il aura été un homme bon. Mais
pourquoi s’est-il fait Dieu ?” Sa meére
pleure. » [2]



Il aura été un homme bon, mais...
pourquoi s’est-il fait Dieu ?
Blasphéme ou vérité absolue : c’est
ainsi que la figure de Jésus se
présentait a la meére d’Edith Stein. S’il
n’avait été qu’'un homme bon, un
sage vénérable, un maitre de vérités
universelles... Mais il s’est fait égal a
Dieu. Cette affirmation ne peut ni ne
doit laisser indifférent tous ceux qui
se décident a s’approcher du Christ
en se servant uniquement de leur
raison. Or, comment un homme
peut-il se faire égal a Dieu ?

Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai
homme

Cette affirmation souligne la
continuité de tout le Nouveau
Testament. I’Evangile selon saint
Matthieu ouvre ses pages par une
généalogie qui montre I’origine juive
de Jésus, sa naissance virginale et
I’accomplissement en lui de toutes les
promesses : Il rétablira notre relation



avec Dieu. Par lui, nous pouvons
nous adresser a Dieu avec confiance.
L’Evangile selon saint Luc est tout
aussi explicite dans le méme sens et
reconnait non seulement l’origine
juive de Jésus mais aussi sa condition
de fils d’Adam : Jésus se présente
ainsi comme le sauveur de tous les
hommes. Telle est sa prétention et
telle est la grandeur dont nous
devons faire part a nos proches
parents, a nos camarades de travail
et @ nos voisins : Jésus est pour tout
le monde et il a une réponse tres
personnelle pour chacun.

Pour sa part, 'Evangile selon saint
Marc présente deés ses premiers
versets la révolution produite par
I'irruption de Jésus-Christ dans
I’histoire. La bonne nouvelle est
arrivée, qui n’est pas uniquement
une parole (une doctrine) mais aussi
des ceuvres : guérisons et gestes. En
définitive, I’histoire de Dieu avec les
hommes et des hommes avec Dieu.



Finalement, I’Evangile selon saint
Jean est, si possible, encore plus clair
au sujet de ce déploiement de la
divinité de Jésus dans son humanité,
apportant des détails sur son origine
éternelle ainsi que sur son
incarnation dans le temps.

Tous les Evangiles se terminent de la
méme maniere : ils rapportent la
mort injuste de Jésus a travers les
douleurs de sa Passion et de sa Croix,
vécues avec amour et dans un esprit
de rédemption ; ils nous rapportent
pareillement les plus petits détails a
propos de sa sépulture et présentent,
de diverses maniéres, un fait inoui et
jamais vu : sa résurrection, la preuve
la plus éloquente de sa divinité.

La conscience chrétienne le croit et
les évangiles aussi bien que la
Tradition de ’Eglise affirment
explicitement que le corps de Jésus
ne git pas dans le sépulcre mais qu’il
est ressuscité a une vie nouvelle [3].



Voila pourquoi ’auteur de la Lettre
aux Hébreux affirme
catégoriquement que Jésus hier et
aujourd’hui, est le méme (He 13, 8),
parce qu’il vit pour toujours et
espére rencontrer chaque homme
jusqu’a la fin des temps.

Les écrits de saint Paul, en plus des
autres lettres et de ’Apocalypse,
compléetent le Nouveau Testament.
Paul n’a pas connu I’époque de Jésus
en Galilée, il n’a pas non plus été au
Calvaire ou dans le Cénacle apres la
résurrection. C’est pourquoi, dans
une certaine mesure, il est pour tous
Cceux qui, comme nous, n’ont pas
marché avec lui a travers la Galilée
et la Judée, un modeéle dans la suite
de Jésus.

Qui est Jésus pour saint Paul ? Qu’a-t-
il supposé dans sa vie ? La clé de son
existence entiere est sa rencontre
avec le Christ vivant ; grace a quoi il
y a un avant — Saul — et un apres —



Paul. Rencontrer Jésus, c’est
rencontrer quelqu’un de vivant, non
un simple compendium de doctrine,
un ensemble des normes morales ou
une idéologie socio-politique. Saint
Paul n’a pas eu affaire a un sage
religieux mais a celui en regard
duquel il estimait tout comme
déchets (cf. Ph 3, 8), a celui qui m’a
aimé et s’est livré lui-méme pour
moi (Ga 2, 20), a celui qui est resté
amoureusement avec nous pour étre
aliment de vie (cf. 1 Co 11, 23-27).

La différence entre croire ou ne pas
croire en Jésus-Christ ne consiste pas
uniquement dans la compréhension
de chacune de ses paroles, mais dans
la confession de sa divinité et de son
humanité, dans une vraie rencontre
avec lui, en le reconnaissant comme
notre chemin, notre vérité et notre
vie (cf. Jn 14, 6).

Le centre de ma vie



« Il est maintenant normal de traiter
le Sauveur du monde d’'une manieére
irrévérencieuse et irréaliste »,
préchait le bienheureux John
Newman, « comme s’il s’agissait
d’une idée ou d’une vision : parler de
lui avec étroitesse et peu de profit,
comme Si nous ne connaissions que
son nom, bien que dans I’Ecriture
nous ayons de nombreux détails de
son séjour réel parmi nous, de ses
gestes, paroles et actes ou fixer nos
yeux. »[4]. Le prédicateur attirait
I’attention de ses auditeurs du
premier tiers du XIX® siecle sur
quelque chose de particulierement
actuel : la considération d’un Christ
lointain, mort, y compris pour des
chrétiens. Dans le meilleur des cas,
un ensemble de normes
permanentes.

Cest pourquoi il est logique d’avoir,
en tant que chrétiens mais aussi pour
aider ceux qui ne croient pas, le désir
de comprendre la centralité de Jésus



dans la téte et dans le coeur des
croyants.

« Tant que nous ne ’aurons pas saisi,
tant que nous n’aurons pas cessé de
faire des déclarations vagues sur son
amour, sa volonté de recevoir des
pécheurs, de fournir repentir et une
aide spirituelle, et ainsi de suite, et
commencé a le voir, en particulier,
dans ses paroles réelles, celles qui
sont dans I’Ecriture, nous n’aurons
pas tiré de ’Evangile le bénéfice
qu’elles nous offrent. Qui plus est,
notre foi est peut-étre en danger
parce que si la pensée du Christ
n’était qu’une création de notre
esprit, il faudrait craindre que peu a
peu cette foi s’éteigne, se pervertisse
ou soit incompléte. [5] »

Le Christ présent pour chaque
chrétien. Le Christ vivant. C’est dans
ce méme sens que, sur un ton plein
de vibration, saint Josémaria
s’exprimait en évoquant la formation



des jeunes : Faisons entrer le Christ
dans notre cceur et dans le coeur des
jeunes. Dommage ! Ils fréquentent les
sacrements, ont un comportement
pur, travaillent mais... la foi morte.
Jésus — ils ne le disent pas avec leurs
lévres mais par leur manque de
vibration dans leur conduite — Jésus a
vécu il y a XX siecles... Il a vécu ?
Iesus Christus heri, hodie : ipse et in
saecula; Jésus Christ, hier et
aujourd’hui, est le méme, il l’est pour
léternité (He 13, 8). Jésus-Christ vit
avec une chair comme la mienne, mais
glorieuse ; avec un cceur de chair
comme le mien... Scio enim quod
Redemptor meus vivit, je sais, moi,
que mon rédempteur est vivant (Jb 19,
25). Mon Rédempteur, mon Ami, mon
Pére, mon Roi, mon Dieu, mon Amour
est vivant ! Il se soucie de mot. Il
m’aime plus que la femme bénie — ma
mere — qui m’a mis au monde |[...]J[6].

Le Christ est né a Bethléem, a recu sa
formation a Nazareth, a préché en



Galilée et en Judée, est mort a
Jérusalem. Le Christ est ressuscité
d’entre les morts et vit pour toujours.
Cest pourquoi les premiers chrétiens
ont réservé le dimanche au culte,
prenant du recul par rapport au
Temple et aux coutumes juives que,
pourtant, ils aimaient tant et ils ont
engagé leur vie jusqu’a subir, pour
un bon nombre d’entre eux, une fin
violente et douloureuse. Le Christ
était toujours avec eux, faisant de
leur existence une vie fondée sur
I’amour.

Le Christ présent chez chaque
homme

Flie Wiesel, prix Nobel de la Paix en
1986, a été enfermé dans un camp de
concentration pendant la deuxieme
guerre mondiale, alors qu’il n’était
qu'un adolescent. C’est 1a qu’il a fait
une expérience quil’a marqué pour
la vie : un enfant pendu dans le
camp. Tandis qu’il se débattait entre



la vie et la mort, une voix s’est
exclamée : Ou est Dieu ? Elie a
entendu a 'intérieur de lui-méme : «
Ou est-il ? Le voila, suspendu a la
potence ! »

Flie Wiesel n’était ni catholique ni
chrétien. Cependant, il a su entendre
en lui la voix de Dieu. ’innocence de
la vie permet de comprendre la
solidarité de Dieu avec chaque
homme. La tendance existe peut-étre
encore de nos jours d’attribuer a
Dieu nos maux — pourquoi a-t-il
permis qu’il m’arrive ceci ou cela ? —
mais des ames innocentes ont
entendu que, d’une certaine maniere,
Dieu souffre avec chaque homme.
Dieu est avec chaque ame qui
souffre.

Nous autres croyants nous
connaissons, en plus, la parole
évangélique. Chez saint Matthieu,
nous lisons que le Christ affirme
expressément ce dont Elie Wiesel et



tant d’autres ont eu l'intuition. Jésus-
Christ s’identifie a ceux qui ont soif
et faim, aux étrangers, a ceux qui
sont dans ’embarras (cf. Mt 25). 11
affirme que lorsque nous vétons
ceux qui sont nus, c’est lui que nous
vétons ; lorsque nous donnons a
manger a quelqu’un qui a faim, c’est
a lui que nous le faisons ; lorsque
nous donnons a boire un seul verre
d’eau a celui qui a soif, nous
meéritons la vie éternelle, parce que
C’est lui-méme que nous servons.

Jésus-Christ demeure dans I’histoire
comme vrai Dieu, mais aussi comme
vrai homme ; il n’abandonnera
jamais ’humanité qu’il a assumée de
Marie. Pour cette raison, Jésus reste
mystérieusement uni a ses fréres les
hommes, en particulier a ceux qui
souffrent dans leur corps et dans
leur ame.

De cette conviction nait et coule
I’esprit de charité que, de leur plein



greé, les chrétiens s’efforcent de
pratiquer : reconnaitre le Christ chez
les autres, étre charitable avec eux
comme s’1l s’agissait du Christ en
personne. De cette certitude jaillit
aussi le souci des croyants pour les
plus nécessiteux, qui auront toujours
et nécessairement une place de choix
dans le coeur de I’Eglise.

Marie, Vierge et Mére

Intimement uni au mystere du
Christ, Dieu et homme, se trouve le
mystéere de Marie, Vierge et Meére. Il
est peut-étre difficile de nos jours de
comprendre Marie, pour autant
qu’elle est définie par deux aspects
qui sont actuellement rejetés dans un
bon nombre de milieux : la virginité
et la maternité.

La foi des chrétiens confesse que
sainte Marie a congu virginalement
Jésus. Il s’agit évidemment d’une
affirmation de foi, fondée sur les
textes évangéliques. Saint Matthieu



dit expressément que la conception
de Jésus a été ’ceuvre de I’Esprit
Saint dans le sein de Marie ; saint Luc
affirme explicitement ce mystere lors
de 'annonce apportée par saint
Gabriel, et saint Jean conclut que le
Verbe ne s’est fait pas chair selon une
génération humaine et normale.
D’autre part, I’Eglise a constamment
affirmé la naissance virginale de
Jésus.

Finalement, Marie est aussi mere, la
mere de Jésus, vrai Dieu et vrai
homme. L'union intime de Jésus avec
chaque homme, tout comme la
charge explicite qu’il a confiée a sa
Mere du haut de la Croix, relient la
Sainte Vierge en tant que mere a
chaque croyant. Au moment de
mourir, Jésus confie ’apdtre Jean a
sa mere et confie sa meére a Jean (cf.
Jn 19, 26-27). Ainsi, comme I’Eglise I’a
compris, Jésus déclarait sa Mére
mere de tous les hommes et
demandait aux hommes de prendre



soin de Marie, pour nourrir la foi des
peuples. La dévotion envers Marie
n’est pas optionnelle ni accessoire,
parce que rencontrer Jésus, c’est la
recevoir pour mere, et rencontrer
Marie, c’est étre conduit, encore et
toujours, a la miséricorde touchante
du cceur de Jésus, car c’est toujours
par Marie que l'on va et que l’'on «
revient » a Jésus [7].

Fulgencio Espa
Bibliographie :

- Catéchisme de 1'Eglise Catholique,
484-570, 720-726 y 963-975.

- Compendium du Catéchisme de
1'Fglise Catholique, nn. 85-94.

- Theme 9. L'Incarnation, dans
Résumé de la foi chrétienne.

- Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, nn. 55-66.


https://opusdei.org/fr-fr/article/lincarnation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/lincarnation/

- Jean Paul II, Enc. Redemptoris
Mater, (25-111-1987), n. 8.

- Joseph Ratzinger-Benoit XVI, Jésus
de Nazareth, Flammarion, Paris
2007, 21-28; 347-383 (Introduction et
chap. 10).

- Newman J. H., Sermons Paroissiaux/
3, Cerf, Paris 1993.

- Sainte Thérese Bénédicte de la
Croix-Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

[1]. Cf. Sainte Thérese Bénédicte de la
Croix — Edith Stein. Estrellas
amarillas (autobiographie, enfance et
jeunesse), Editorial Espiritualidad,
Madrid 1973.

[2]. Cf. biographie de Saint Thérese-
Bénédicte de la Croix — Edith Stein,



rédigée a ’occasion de sa
canonisation, le 11 octobre 1998,
publiée dans www.vatican.va.

[3]. Cf. Catéchisme de IEglise
Catholique, n° 638 et suiv.

[4]. ]. H. Newman, Sermons
paroissiaux/3. Cerf, Paris 1993.

[5]. Ibid. 11 ajoute juste apres : « Si
nous regardons le Christ tel qu’il est
révélé dans les Evangiles — le Christ
qui existe 1a, extérieur a notre
imagination — et que nous voyons
quil est un étre qui vit vraiment, qui
est vraiment passé a travers la terre
comme n’importe lequel d’entre
nous, a la fin nous croirons en lui
avec une conviction, une confiance et
une intégrité aussi indestructibles
que la croyance en nos propres sens.
Pour un chrétien, il n’est pas possible
de méditer 'Evangile sans avoir le
sentiment, par-dela tout doute, que le
sujet de tout 'Evangile est Dieu. »



[6]. Saint Josémaria, Instruction 9
janvier 1935, n° 278, cité dans
Camino, Edicion critico-historica,
Rialp, Madrid 2002, p. 732.

[7]. Chemin, n°® 495.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-
lincarnation/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/
https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/
https://opusdei.org/fr/article/lun-des-notres-lincarnation/

	L’un des nôtres : l’Incarnation

