
opusdei.org

Liberté et politique
dans les écrits de
saint Josémaria
Escriva

12/12/2012

À travers la profonde connaissance
de l’enseignement de l’Église sur
les questions sociales et politiques
qui se dégage de ses écrits, saint
Josémaria souligne la nécessité de
remettre à sa place le domaine du
politique en rétablissant l’éthique
chrétienne, instance essentielle de
l’avenir de l’humanité.



1. Introduction

« L’Opus Dei n’intervient jamais dans
l’ordre politique ; il est absolument
étranger à toute tendance, à tout
groupe ou régime politique,
économique, culturel ou idéologique.
Ses buts – je le répète – sont
exclusivement spirituels et
apostoliques. Il exige simplement de
ses membres qu’ils vivent en
chrétiens, qu’ils s’efforcent d’ajuster
leur vie à l’idéal évangélique. Il ne
s’immisce par conséquent, en aucune
manière, dans les questions
temporelles… Non seulement nous
nous associons exclusivement pour
des fins surnaturelles, mais encore,
s’il arrivait qu’un membre de l’Opus
Dei voulût imposer, directement ou
indirectement, un critère temporel
aux autres, ou se servir d’eux à des
fins humaines, il serait expulsé sans
ménagements, car les autres
membres se révolteraient
légitimement, saintement »1: ces



paroles nettes et claires de Saint
Josémaria Escrivà résument une
affirmation permanente et réitérée
depuis le 2 octobre 1928 de la part de
celui qui a fondé l’Opus Dei, comme
par ses successeurs à la tête de la
Prélature2; elles sont accompagnées
aujourd’hui d’une réalité perceptible
et vérifiable à l’échelle planétaire,
puisque les fidèles et les
coopérateurs de la Prélature se
comptent par centaines de milliers,
de pratiquement toutes les cultures
humaines existantes et de près d’une
centaine de pays différents : cette
universalité effective, pacifique et
durable ne peut être l’expression que
d’un souffle religieux, celui-là même
qui porte le nom de l’universel, à
savoir l’Eglise catholique.

La persistance dans certains médias
d’une mythomanie cherchant à tout
prix à associer à telle ou telle
tendance politique cette institution
définitivement reconnue par le Saint



Siège il y a désormais plus de
cinquante ans3, tient pour beaucoup
à l’un des travers majeurs du siècle
achevé ; c’est qu’il n’a cessé de
confondre religion et politique,
transposant dans l’ordre politique ce
qui relève du religieux et,
réciproquement, abordant la religion
avec des critères et des catégories
empruntés au politique : idéologies
totalitaires et sécularisation. L’Opus
Dei est né et a grandi à l’apogée du
phénomène des « religions séculières
»4, ces substituts immanentisés de la
foi chrétienne, messianismes
matérialistes dont les tentatives de
réalisations destructrices de
l’humanité ont prospéré dans le
contexte d’un processus ancien de
déchristianisation des instances
dirigeantes des sociétés occidentales.
Dès lors, il ne peut que contrarier
ceux qui sont hostiles à la foi
chrétienne réellement vécue et ceux
qui se sont forgés des «
christianismes imaginaires », des



formes atrophiées et dénaturées de
la plénitude du message du Christ.

Est-ce pour autant que la politique
n’ait aucune place dans les écrits de
Saint ? Le concept de politique
comme désignant une part de
l’anthropologie humaine dans sa
dimension sociale ne peut faire
l’objet d’un total désintérêt de la part
de celui dont la spiritualité réside
principalement dans « la
sanctification du travail ordinaire » ;
cette spiritualité visant à la
surnaturalisation de la vie ordinaire
et courante à l’imitation des premiers
chrétiens, concerne l’homme «
normal » qui est en même temps
citoyen de telle ou telle société
humaine. Saint Josémaria Escrivà a
toujours prôné l’achèvement le plus
parfait possible de toutes les tâches
comme mode laïc de louange à Dieu
et à l’image du divin maître « qui
coepit facere et docere »5.



C’est pourquoi, dans sa propre
formation, avant même de savoir ce
à quoi Dieu l’appelait exactement, et
plus encore ensuite6, il a cherché à
étudier à fond toutes les disciplines
ecclésiastiques et profanes par
lesquelles il se mettait au service de
Dieu et des hommes : la philosophie,
la théologie, l’histoire et le droit7. Ses
enseignements et ses écrits ultérieurs
reflètent une connaissance plénière
et approfondie du magistère de
l’Eglise, notamment de cette partie de
la théologie morale en relation avec
d’autres disciplines ecclésiastiques et
profanes que l’on appelle la «
doctrine sociale de l’Eglise ». Parmi
plusieurs définitions que l’Eglise elle-
même a fourni de son enseignement
sur la dimension sociale de l’agir
humain, celle qui suit semble très
complète : « L’enseignement social de
l’Eglise est né de la rencontre du
message évangélique et de ses
exigences résumées dans le
commandement suprême de l’amour



de Dieu et du prochain et dans la
justice avec les problèmes émanant
de la vie de la société. Il s’est
constitué comme une doctrine, en
usant des ressources de la sagesse et
des sciences humaines, il porte sur
l’aspect éthique de cette vie, et prend
en compte les aspects techniques des
problèmes, mais toujours pour les
juger sous l’angle moral »8.

Or, au nombre des éléments
constituant la dimension sociale de
l’agir humain, il y a le politique qui a
fait l’objet de la part du magistère de
l’Eglise universelle d’un
enseignement systématiquement
repris à partir du pontificat de Léon
XIII dans une perspective
théologique et pédagogique face à un
monde moderne en désarroi9.

Dès les années trente, Saint
Josémaria Escriva ressent fortement
comme l’une des causes de la
déchristianisation de la vie publique



dans nombre de pays européens et
du déclin de l’Eglise, la passivité des
catholiques face aux responsabilités
sociales et politiques. C’est ce qui le
conduit à mettre par écrit ce qui fait
simultanément l’objet de ses conseils
pastoraux et de sa prédication et qui
sera publié bien plus tard dans Sillon
et Forge, dans la continuation de 
Chemin ; il s’agit de créer une vaste
mobilisation des chrétiens en
insistant de manière constante et
répétée sur le devoir de participation
et d’intervention de ces « citoyens
chrétiens », comme il les appelle,
dans les tâches de la société : « Nous
ne pouvons pas nous croiser les bras,
alors qu’une subtile persécution
condamne l’Eglise à mourir
d’inanition : on la relègue hors de la
vie publique et, surtout, on
l’empêche d’intervenir dans
l’éducation, dans la culture, dans la
vie familiale. Ces droits ne nous
appartiennent pas : ils appartiennent
à Dieu et c’est à nous, les catholiques



qu’Il les a confiés…pour que nous les
exercions ! »10. Cette mobilisation
vise à répandre la doctrine sociale de
l’Eglise et à la pratiquer : «
Aujourd’hui on attaque notre Mère
l’Eglise dans le domaine social et en
se servant du gouvernement des
peuples. C’est pourquoi Dieu envoie
ses enfants – et Il t’envoie, toi ! pour
te battre et diffuser la vérité dans ces
domaines »11.

Mais comme toujours dans les écrits
de Saint la référence est
christocentrique ; c’est le Christ
plénitude de l’humanité qui est la
mesure et le modèle de cette
implication sociale et politique du
chrétien : « Il serait lamentable que
quelqu’un conclue, en voyant les
catholiques se comporter dans la vie
sociale, qu’ils agissent en gens
pusillanimes, comme inhibés. Il n’y a
pas lieu d’oublier que notre Maître
était – qu’il est – « perfectus homo »,
un Homme parfait. »12.



Dans sa connaissance très
approfondie de l’enseignement
pontifical sur les questions sociales et
politiques qui transparait dans ses
écrits, Saint Josémaria semble
souligner tout particulièrement deux
aspects: remettre à sa place la sphère
du politique en restaurant l’éthique
chrétienne comme instance
essentielle déterminante du sort
individuel et collectif de l’humanité,
d’une part; remettre à leur place les
acteurs du politique, en leur
conférant davantage de
responsabilité, limitative pour les
gouvernants et participative pour les
gouvernés, d’autre part.

2. La place du politique dans la vie
humaine : subsidiarite par rapport
aux fins dernieres et a l’ethique
vecue

a) Politique des Evangiles

Depuis vingt siècles la pensée
politique n’a pas manqué de



rechercher dans ces quatre récits de
la vie du Christ que sont les Evangiles
les éléments d’un « politique
chrétienne », d’une conception
chrétienne de la politique.
L’attention s’est principalement
focalisée sur quelques brefs passages
de la vie du Christ, notamment le «
Reddite Caesari »13(le paiement de
l’impôt) et le « omnis potestas a Deo
»14 (le recours à la peine capitale) au
moment de la Passion, avec des
interprétations parfois contestables
provenant d’auteurs n’ayant pas lu
l’ensemble des Evangiles et surtout,
n’ayant pas cherché à vivre vraiment
leur contenu. Les commentaires de
Saint Josémaria sur ces textes
reprennent ceux du magistère de
l’Eglise15 en y introduisant la
spécificité d’une mentalité laïque qui
aime le monde passionnément16.
Pour ce qui est du « Rendez-donc à
César… », l’explication réside dans la
non-contradiction entre le service de
Dieu et celui des hommes constitués



en autorité politique : « Le dilemme ,
vous le voyez, n’est pas nouveau, et
la réponse du Maître est claire et
nette. Il n’y a pas, il n’existe pas,
d’opposition entre le service de Dieu
et le service des hommes ; entre
l’exercice de nos devoirs et de nos
droits civiques et celui de nos devoirs
et nos droits religieux ; entre l’effort
pour construire et perfectionner la
cité temporelle et la certitude que
nous traversons ce monde comme
sur un chemin qui nous conduit à la
patrie céleste. »17.

Le concept original qui résume le fait
que toute la réalité humaine – y
compris les structures politiques
inventées par les hommes – est issue
des mains de Dieu et entretenue dans
l’être, est celui « d’unité de vie » : « Ici
encore se manifeste cette unité de vie
qui, je ne me lasserai pas de le
répéter, est une condition essentielle
pour ceux qui s’efforcent de se
sanctifier au milieu des



circonstances ordinaires de leur
travail, de leurs relations familiales
et sociales… Le choix exclusif de Dieu
que fait un chrétien en répondant
pleinement à son appel, le pousse à
tout orienter vers le Seigneur et, en
même temps, à donner à son
prochain ce qui lui revient en toute
justice. »18.

L’accomplissement des droits et
devoirs civiques fait partie du service
de Dieu, c’est une partie du tout qui
est dû à Dieu et à Dieu seul, aussi
bien individuellement que
collectivement : « Une certaine
mentalité laïque et d’autres formes
de pensée que nous pourrions
appeler piétistes s’accordent à ne pas
voir dans le chrétien un homme
entier et complet. Pour les premiers,
les exigences de l’Evangile
étoufferaient les qualités humaines ;
pour les autres, la nature déchue
mettrait en danger la pureté de la foi.
Le résultat est le même : la



méconnaissance de la profondeur de
l’Incarnation du Christ, l’ignorance
de ce que le Verbe s’est fait chair,
homme, et Il a demeuré parmi nous.
»19; ce n’est ni le laïcisme qui ignore
les droits légitimes de l’Eglise, ni le
cléricalisme qui subordonne les
droits tout aussi légitimes de l’Etat: «
Il n’est pas vrai qu’il y ait opposition
entre le fait d’être un bon catholique
et celui de servir fidèlement la
société civile. Tout comme il n’y a pas
de raison pour que l’Eglise et l’Etat
entrent en conflit dans l’exercice de
leur autorité respective, en vue de la
mission que Dieu leur a confiée. Ils
mentent (c’est bien cela: ils mentent!)
ceux qui affirment le contraire. Ce
sont les mêmes qui, au nom d’une
fausse liberté, voudraient
“gentiment” que les catholiques
retournent aux catacombes. »20

Ce refus du dualisme qui
impliquerait de placer César au
niveau de Dieu nous vaut de Saint



Josémaria à la fois une définition de
la politique comme service et le
rappel de la nécessaire intersection
entre le politique et l’éthique dans la
définition juridique et sociale des
droits fondamentaux de la personne
humaine: « Il en va pour la femme
comme pour l’homme : lorsqu’elle
est amenée à participer à l’activité
politique, sa foi chrétienne lui
confère la responsabilité d’accomplir
un véritable apostolat, c’est-à-dire de
rendre un service chrétien à toute la
société. Il ne s’agit pas de représenter
officiellement ou officieusement
l’Eglise dans la vie publique, et
encore moins de se servir de l’Eglise
pour sa carrière personnelle ou pour
les intérêts de son parti. Au
contraire, il s’agit de former, en toute
liberté, ses propres opinions sur tous
les sujets temporels qui sont laissés à
la liberté des chrétiens et d’assumer
ses responsabilités personnelles en
matière de pensée et d’action, en



restant conséquent avec la foi que
l’on professe. »21

Le commentaire sur la réponse du
Christ à Pilate concernant le pouvoir
politique qu’il détient, souligne non
seulement son origine divine, mais
aussi sa bonté ontologique et le
caractère sanctifiable de son exercice
comme celui de toute activité
humaine noble, refusant une fois de
plus la tentation dichotomique
consistant à confondre le monde en
soi et l’attitude mondaine: « Un
homme qui sait que le monde – et
non seulement l’église – est son lieu
de rencontre avec le Christ, aime ce
monde, tâche d’acquérir une bonne
préparation intellectuelle et
professionnelle, établit en toute
liberté ses propres jugements sur les
problèmes du milieu où il évolue ; et,
par conséquent, il prend ses propres
décisions, lesquelles, parce qu’elles
sont les décisions d’un chrétien,
procèdent en outre d’une réflexion



personnelle, qui tente humblement
de saisir la volonté de Dieu dans les
détails, petits et grands, de la vie. »22.
A ce texte de 1967 fait écho
l’exhortation apostolique « Evangelii
nuntiandi » de Paul VI qui
confirmera quelques années plus
tard, en écho à la Constitution 
Gaudium et spes 23 de Vatican II, ces «
chemins divins de la terre »24 pour
l’immense majorité des laïcs : « le
champ propre de l’activité
évangélisatrice des laïcs, c’est le
monde, vaste et compliqué, de la
politique, de la réalité sociale, de
l’économie ; comme aussi celui de la
culture, de la science et des arts, de la
vie internationale, des instruments
de communication sociale… Plus il y
aura de laïcs pénétrés d’esprit
évangélique, responsables de ces
réalités et explicitement engagés en
ces réalités, compétents dans le
travail de leur développement et
conscients de l’obligation qui leur
incombe de développer toute leur



capacité chrétienne souvent jusque
là tenue cachée et étouffée, alors plus
ces réalités, sans rien perdre ni
sacrifier de leur coefficient humain,
mais révélant une dimension
transcendante souvent ignorée, se
trouveront au service de l’édification
du Royaume de Dieu, et donc du
Salut en Jésus-Christ »25.

Par delà ces deux références au
paiement de l’impôt et à l’exercice
d’une justice de sang, la place
conférée au politique par le
comportement et les enseignements
du Christ relève d’une activité
humaine parmi d’autres, dotée d’une
certaine importance, mais qui ne doit
en aucun cas être sacralisée ou
désirée de manière substitutrice à la
Divinité. Toute la vie du Christ
traduit la volonté divine de la
normalité, de suivre les lois
physiques, morales et humaines
légitimes dont il est lui-même
l’auteur, d’épouser la nature



humaine en toute chose excepté le
péché, de passer inapperçu, à travers
une condition sociale humble: la
naissance dans la crêche de
Bethléem, les trente ans de vie
d’enfant et de modeste travailleur
manuel en Egypte et à Nazareth. Tout
sauf la théâtralité, le spectacle, la
quête de notoriété, la puissance et la
gloire qui accompagnent
habituellement l’exercice du pouvoir
politique, pour Lui qui était
réellement roi26 mais d’un royaume
qui n’est pas de ce monde27 : « Le
Christ fut humble de cœur. Tout au
long de sa vie, il ne voulut aucune
faveur, aucun privilège. Il commença
par rester neuf mois dans le sein de
sa Mère, comme tous les hommes, de
la façon la plus naturelle qui soit…
De plus Noël est entouré d’une
simplicité admirable : le Seigneur
vient sans ostentation, inconnu de
tous. Sur terre, seuls Marie et Joseph
participent à l’aventure divine ; puis
ces bergers, que préviennent les



anges ; et plus tard, ces sages
d’Orient. Ainsi se réalise l’événement
transcendant où le ciel et la terre,
Dieu et l’homme se réunissent »28.

b) « Le géant des fausses idéologies »29

La matrice chrétienne qui a forgé
l’histoire de la civilisation
européenne a connu des périodes de
remise en cause et de dénaturation :
ce qu’il est convenu d’appeler la «
modernité » à partir du XVI°-XVII°
siècles a engendré ce phénomène
déjà mentionné de « religions
séculières »30, d’idolâtrie d’éléments
de la vie humaine, aux lieux et places
de l’adoration divine. C’est dans le
domaine du politique justement que
ce projet de transformation de
l’homme par lui-même dans un salut
collectif31, s’est développé depuis les
pensées de Machiavel et de Hobbes
jusqu’au dépérissement de ces «
idéologies politiques » dans les deux
dernières décennies du XX° siècle. La



doctrine sociale de l’Eglise, de Pie VI
contemporain de la Révolution
française à Jean-Paul II
contemporain de l’effondrement du
communisme, n’a cessé de dénoncer
les erreurs et les périls d’une telle
démarche ; paradoxalement, un
certain humanisme a engendré
exactement son contraire, le
formidable anti-humanisme des
systèmes totalitaires issus des
applications de ces idéologies
politiques : le thème nietzschéen de
la « mort de Dieu »32 annoncé par
Feuerbach33, a entraîné celui de la
mort de l’homme, dont témoigne la
somme difficilement calculable des
massacres du XX° siècle.

Saint Josémaria accompagne cette
dénonciation des idéologies anti-
chrétiennes et anti-humaines en
faisant la distinction entre les deux
sens habituellement conférés au
concept : un sens premier portant
sur la construction culturelle d’une



représentation du monde qui
procède du génie naturel de
l’homme34, un sens second qui
équivaut a l’idée de « succédané
religieux »35 donnant lieu à un « culte
idolâtrique »36. C'est pourquoi, dans
des écrits qui ont pour objet de
fomenter chez le lecteur un zèle
intérieur et apostolique il parle des «
fausses idéologies » : « les ennemis de
Jésus - et certains, qui se disent ses
amis -, protégés par l'armure de la
science humaine, et empoignant
l’épée du pouvoir, se moquent des
chrétiens comme le Philistin se
moquait de David en le méprisant.
Aujourd'hui encore il tombera à
terre, le Goliath de la haine, de
l'hypocrisie, de la puissance
méprisante, du laïcisme, de
l'indifférence... ; et alors, une fois que
le géant de ces fausses idéologies
aura été blessé par les armes,
apparemment faibles de l'esprit
chrétien - la prière, l'expiation,
l'action -, nous le dépouillerons de



l'armure de ses doctrines erronées,
afin de revêtir nos frères les hommes
de la véritable science: la culture et
la pratique chrétiennes »37. Ces
idéologies politiques qui se sont
emparées du champ des fins
dernières portent atteinte à la foi en
hypertrophiant tel ou tel segment de
la réalité sociétale : « ...parce qu'il n'a
aucun rapport avec la vérité, le
fanatisme des sectaires change à
chaque époque de costume; il dresse
contre la Sainte Eglise l’épouvantail
de simples mots, que leurs actes ont
vidés de leur sens: la « liberté », qu'ils
enchaînent; le « progrès » qui
ramène à la forêt vierge; la « science
» qui dissimule l'ignorance...
Toujours un pavillon qui cache une
vieille marchandise avariée »38. Or
ces marchandises avariées ont pour
nom marxisme, libéralisme
individualiste se transformant de
manière contemporaine en
hédonisme, progressisme,
nationalisme, laïcisme.



Le marxisme et l’hédonisme39, sont
en premier lieu profondément
négateurs de la personne humaine et
de ses droits les plus élémentaires : «
Une vague sale et putride - rouge et
verte - tend à submerger la terre,
crachant son immonde salive sur la
Croix du Rédempteur... Et Lui, Il veut
que de nos âmes jaillisse une autre
vague, une vague immaculée et
puissante, comme la main droite de
Notre-Seigneur, et qu'elle détruise,
par sa pureté, la pourriture de tout
matérialisme, qu'elle neutralise la
corruption qui a inondé le globe. Et
telle est, entre autres, la tâche des
enfants de Dieu »40.

L’intransigeance41 à l’égard des
doctrines que traduit la force de ces
paroles s’accompagne
simultanément d’une totale
compréhension à l’égard des
personnes qui peuvent les
professer42.



En conformité avec l’enseignement
constant de l’Eglise depuis le milieu
du XIX° siècle43, le marxisme est
rejeté en raison de son
incompatibilité avec la foi
chrétienne: « Est-il quelque chose de
plus contraire à la foi qu'un système
qui cherche en tout à éliminer de
l’âme la présence aimante de Dieu?
Criez-le très fort, pour qu'on entende
distinctement votre voix: nous
n'avons absolument pas besoin du
marxisme pour pratiquer la justice
»44; ce texte date de novembre 1963, à
l’apogée du prestige intellectuel du
marxisme et de la puissance du
communisme mondial. De même en
va-t-il pour le nationalisme : «
Repousse le nationalisme, qui rend
difficile la compréhension et la
bonne entente entre les hommes :
c’est là une des barrières les plus
pernicieuses qui se soient dressées
en de nombreux moments de
l’histoire45; ...si le patriotisme se
transforme en un nationalisme qui



porte sur d'autres peuples, sur
d'autres nations un regard détaché et
méprisant, dénué de charité
chrétienne, c'est un péché46. Ce n'est
pas du patriotisme que de justifier
les crimes... et de méconnaître les
droits des autres peuples »47.

Cette dénonciation est a fortiori plus
forte encore à l’encontre du nazisme
qui est un mélange de racisme et de
nationalisme, de la part de celui qui a
toujours proclamé qu’ « il n’y a
qu’une seule race sur la terre : la race
des fils de Dieu »48.

Des idéologies à prétentions moins
totalitaires n’en portent pas moins
atteinte à la foi et aux droits
fondamentaux de la personne
humaine puisque c’est dans le Christ
que réside la plénitude de l’humanité
et que donc, comme nombre de
Papes l’ont affirmé, «l’Evangile est la
déclaration la plus achevée de tous
les droits de l’homme. »49 Il s’agit en



premier lieu du progressisme tel que
Condorcet ou Auguste Comte50 l’ont
promu dans l’ère moderne : « Nous
ne pouvons pas nous laisser tromper
par le mythe du progrès continuel et
irréversible. Le progrès droitement
ordonné‚ est bon, et voulu par Dieu.
Mais celui dont on parle le plus est ce
faux progrès qui aveugle tant
d'hommes, car souvent, on ne se
rend pas compte que, en certains
domaines, l'humanité recule et perd
ce qu'elle avait acquis auparavant
»51. Ce progressisme rejoint parfois le
laïcisme qui cherche à faire croire au
nom d’une neutralité
anthropocentriste et rationaliste
imaginaire, qu’il ne serait pas lui-
même un corps de doctrine
idéologique tendant à nier la réalité
de Dieu et de la religion : « Laïcisme.
Neutralité. - Vieux mythes que l'on
essaie toujours de rajeunir. As-tu pris
la peine de penser à quel point il est
absurde de dépouiller sa qualité de
catholique, en entrant à l'université



ou dans un groupement
professionnel, à l'académie ou au
parlement, comme on laisse un
pardessus au vestiaire »52;
l’indifférentisme du siècle des
lumières n’y est pas étranger : « ...il
est incroyable que des gens
s’évertuent encore à tenir la
diligence pour un bon moyen de
locomotion... - Voilà pour ceux qui
exhument un voltairianisme en
perruque poudrée ou des
libéralismes désuets du XIX° siècle
»53.

L’objectif recherché par Saint
Josémaria Escrivà en mettant en
lumière le caractère illusoire de ces
faux messianismes qui ont investi le
champ de la vie sociale et politique
des sociétés modernes, c’est surtout
de recentrer les esprits sur la seule
instance vraiment décisive du salut
individuel et collectif de l’humanité
qu’est la foi chrétienne vécue : «
veritas liberabit vos »54.



c) Primauté révolutionnaire du
spirituel

La religion en soi est une révolte, « la
plus grande révolte de l'homme qui
ne tolère pas de vivre comme une
bête, qui ne se résigne pas, qui ne
s'apaise pas avant de fréquenter et
de connaître le Créateur. »55Cette
révolte de l’homme naturel devient
la révolution du citoyen chrétien: « Si
nous les chrétiens, nous vivions
vraiment selon notre foi, il se
produirait la plus grande révolution
de tous les temps... L'efficacité de la
co-rédemption dépend aussi de
chacun de nous! - Médite-cela. »56.
Mais pour cela il ne suffit pas d’être
bon, il faut s’engager dans la
recherche effective de la sainteté : «
L'Eglise n'a que faire de femmes
bonnes ou d'hommes bons. - De plus,
celui qui se contente d’être
presque ...bon, ne l'est jamais
suffisamment: ce qu'il faut, c'est être
« révolutionnaire » . Face à



l'hédonisme, face à la charge de
paganisme et de matérialisme qui
nous est offerte, le Christ a besoin
d'anticonformistes, de rebelles de
l'Amour! »57. Comme l’ont pressenti
nombres d’auteurs y compris non
chrétiens, les révolutions politiques
ne sont que des représentations
théâtrales collectives et extérieures
d’un défaut de conversion et de luttes
intérieures, seul champ réel de
transformation des hommes et du
monde : « J’ai pris note de ce que
disait cet ouvrier: après avoir
participé à la réunion que tu avais
organisée, il faisait ce commentaire
enthousiaste: « je n'ai jamais entendu
parler, comme on le fait ici, de
noblesse, d'honnêteté, d'amabilité, de
générosité... » - Et de conclure
étonné: « face au matérialisme de
gauche ou de droite, c'est çà la
véritable révolution! »58. Cette
révolution rejette toute violence qui
ne « semble apte ni à convaincre ni à
vaincre »59; elle repose sur l'exercice



d'une liberté‚ personnelle qui «
accepte l'idée que la vie sur la terre
est un combat », une lutte « comprise
comme le Christ nous l'a enseigné:
une lutte personnelle contre soi-
même, accompagnée de l'effort, sans
cesse renouvelé, pour aimer Dieu
davantage, pour déraciner l ‘égoïsme,
pour servir tous les hommes »60.

L’affirmation récurrente de Saint
Josémaria, c’est l’énoncé d’une loi
réelle et surnaturelle à la fois,
expérimentalement vécue : la portée
sociale et politique considérable des
actes individuels moralement bons,
ou encore, les effets sociaux
extérieurs d’une vie chrétienne
intérieure authentique : « Inculquez
aux âmes l’héroïsme d’accomplir à la
perfection les petites choses de
chaque jour : comme si le salut du
monde dépendait de chacun de ces
actes »61.



C’est ce qu’exprime de manière
remarquablement synthétique l’un
des points les plus célèbres de 
Chemin : « Un secret. – Un secret à
crier sur les toits : ces crises
mondiales sont des crises de saints. -
Dieu veut une poignée d’hommes « à
Lui » dans chaque activité humaine. -
Après quoi… pax Christi in regno
Christi – la paix du Christ dans le
règne du Christ. »62; et l’auteur de
confirmer trente ans plus tard ce
même diagnostic : « A notre époque
de décomposition générale, de
capitulations et de découragements,
ou de libertinage et d’anarchie,
j’estime encore plus actuelle que
jamais cette conviction simple et
profonde que, dès le début de mon
travail sacerdotal et toujours depuis,
je brûle d’envie de communiquer à
l’humanité tout entière : « Ces crises
mondiales sont des crises de saints.
»63



Ainsi, la transformation du monde et
le perfectionnement de l’humanité
sont à la portée de tout un chacun et
ne relèvent pas principalement de
structures lointaines et inaccessibles
au simple citoyen : « Quels ardents
désirs de réformes chez tant de
gens ! Ne vaudrait-il pas mieux que
nous tous, nous nous réformions
pour accomplir fidèlement notre
devoir ? »64; « les hommes passent
leur temps à conclure des traités de
paix, et ils restent toujours empêtrés
dans des conflits, parce qu’ils ont
oublié ces bons conseils : il faut lutter
contre soi-même, il faut recourir à
l’aide de Dieu, pour que Lui seul
triomphe, pour gagner la paix en
nous-mêmes, dans notre propre
foyer, dans la société et dans le
monde. »65 C’est pourquoi le conseil
ascétique acquiert une dimension
politique au sens large et noble du
terme, au sens de l’enseignement
social de l’Eglise : « Le fondement de
toute notre activité de citoyens – de



citoyens catholiques – réside dans
une intense vie intérieure : dans le
fait d’être des hommes et des femmes
qui font vraiment de leur journée un
dialogue ininterrompu avec Dieu »66.
Ce recentrage de la politique sur la
responsabilité spirituelle et morale
personnelle des citoyens nous
conduit à réexaminer la place et les
fonctions respectives des deux
grands acteurs du politique : les
citoyens gouvernants et les citoyens
gouvernés.

3. La place des acteurs du
politique : au service de la
personne humaine et de sa
réalisation par l’exercice d’une
liberté responsable

Ce qui frappe le plus dans les
enseignements écrits, oraux, comme
dans le comportement de Saint
Josémaria Escriva, c’est son
attachement hors du commun à la
liberté de la personne humaine



simultanément à une foi vivante au
Christ peu commune et dont le zèle
brûlant était communicatif : cette
fusion entre foi et liberté, entre
christianisme intégral et pluralisme
fraternel constituent indéniablement
un des traits les plus frappants de sa
personnalité et en font le précurseur
d’une nouvelle chrétienté au sein du
pluralisme des sociétés ouvertes et
démocratiques. C’est ce qu’exprime
cet aveu spontané surgi au sein de sa
prédication: « ... pendant toute ma
vie, j'ai prêché la liberté personnelle
unie à la responsabilité individuelle.
Je l'ai cherchée et je la cherche, de
par toute la terre, comme Diogène
cherchait un homme. Et je l'aime
chaque jour davantage, plus que
toute autre chose sur la terre, car
c'est un trésor que nous
n'apprécierons jamais assez. »67 La
jouissance de ce trésor dans son
versant politique implique là aussi
de redéfinir les rôles respectifs des
gouvernants et des gouvernés.



a) « Nous détestons la tyrannie qui est
contraire à la dignité humaine »68

Les formes tyranniques de l’exercice
du pouvoir par les gouvernants
politiques sont multiples ; elles
concernent aussi bien leur attitude à
l’égard des gouvernés que la manière
de gérer entre eux le pouvoir. Dans
le premier cas la tyrannie peut se
présenter sous les formes graduées
de l’intolérance, du comportement
totalitaire au dogmatisme en matière
d’opinion, en passant par la
mentalité de parti unique y compris
au nom de la foi. Le totalitarisme,
réalité contemporaine liée aux
phénomènes précédemment décrits
des « religions séculières », procède
de la volonté d’ériger en vérité
absolue ce qui relève de la relativité
plurielle du politique et donc,
nécessairement, de porter gravement
atteinte à l’une des libertés
essentielles, celle de croire et de
penser selon sa conscience . Des



régimes politiques sont visés par
cette considération si pleine de foi : «
Ces mesures prises par certains
gouvernements qui veulent s’assurer
que la foi est bien morte dans leurs
pays me rappellent les scellés que le
Sanhédrin fit apposer sur le Sépulcre
de Jésus. – Lui, qui n’était soumis à
rien ni personne, Il est ressuscité
malgré ces entraves. »69 Saint dans
son travail de fondation de l’Oeuvre
que Dieu lui avait confiée a du
affronter des situations semblables
dans l’Espagne des années trente et
quarante du XX° siècle ; ce n’est que
bien des années plus tard, en
répondant à un journaliste new-
yorkais, qu’il s’en fit publiquement
l’écho : « [L’Oeuvre] était à peine née,
qu’elle trouvait sur son chemin
l’obstacle dressé par les ennemis de
la liberté individuelle et par des gens
si férus d’idées traditionnelles qu’ils
ne parvenaient pas à comprendre la
vie que menaient les membres de
l’Opus Dei : citoyens ordinaires,



s’efforçant de vivre pleinement leur
vocations chrétienne sans quitter le
monde. (…) Puis certaines gens qui
ne comprennent pas le pluralisme,
qui adoptent une attitude de groupe,
quand ce n’est pas une mentalité
bornée ou totalitaire, et qui se
servent de leur qualité de
catholiques pour faire de la politique
»70.

La défense de la foi chrétienne ne
peut elle-même légitimer la création
d’un parti unique religieux qui ne
ferait que prolonger cette déplorable
confusion entre religion et politique
et irait à l’encontre de l’attitude
même de Dieu à l’égard des hommes
de ne jamais exercer la moindre
coercition71: « Je ne pense pas que la
mission des chrétiens sur la terre soit
de donner naissance à un
mouvement politico-religieux quand
bien même ils le feraient avec
l'excellente intention de répandre
l'esprit du Christ dans toutes les



activités humaines. Ce serait une
folie »72, car « rien n'est plus éloigné
de la foi chrétienne que le fanatisme
qui apparaît dans les étranges
unions, sous quelque bannière que
ce soit, du profane et du spirituel . »73

C’est donc un rejet de la mentalité de
parti unique ou de toute autre forme
monolithique d’exercer le pouvoir,
que préconise Saint Josémaria
Escrivà : « Certains, quels efforts ils
font pour tout "massifier"! Ils
transforment l'unité en uniformité
inerte, et ils étouffent la liberté. »74 Ce
sont ceux « qui ont une mentalité de
parti unique, dans l'ordre politique
ou dans l'ordre spirituel. Ceux qui
nourrissent cette mentalité et veulent
que tout le monde ait la même
opinion qu’eux, éprouvent quelque
peine à croire que d’autres soient
capables de respecter la liberté
d’autrui. »75

L’une des formes contemporaines de
la tyrannie procède de la subversion



du rapport entre ce qui relève au
sens strict du dogme dans le cadre de
la religion chrétienne et ce qui relève
du champ immense des opinons et
des choix libres : dogmatiser en
matière d’opinion et relativiser en
matière de dogme, introduire « un
politiquement correct » et invoquer
le « pluralisme » en matière de foi au
sein même de l’Eglise. La liberté de
tous, et des chrétiens en particulier,
est atteinte aussi bien par « ceux qui
prétendent imposer comme dogmes
leurs opinions temporelles », que par
ceux « qui dégradent l'homme en
niant la valeur de la foi, qu'ils
abandonnent à la merci des erreurs
les plus brutales »76.

Très solennellement Saint Josémaria
proclame à plusieurs reprises qu’il
n’y a pas de dogmes dans les
questions temporelles : « Je ne fais
pas de politique, ni ne veux ni ne
peux en faire ; mais ma mentalité de
juriste et de théologien – ma foi



chrétienne aussi – me poussent à être
toujours du côté de la liberté légitime
de tous les hommes. Personne ne
peut prétendre imposer, dans les
questions temporelles, des dogmes
qui, de fait, n’existent point. Devant
n’importe quel problème concret, la
solution consiste à bien l’étudier et
ensuite à agir en conscience, avec
une liberté personnelle et avec une
responsabilité elle aussi personnelle.
»77 Il rappelle pour les chrétiens que
« ce n'est qu'en matière de foi et de
morale qu'il existe un critère
indiscutable: celui de notre Mère
l'Eglise »78; et il ajoute : « ...vous les
chrétiens, vous jouissez de la plus
entière liberté, avec la responsabilité
personnelle qui en découle,
d'intervenir comme bon vous semble
dans les questions d'ordre politique,
social, culturel, etc. sans autres
limites que celles que le magistère de
l'Eglise a fixées. La seule chose qui
me préoccuperait, pour le bien de
votre âme, ce serait que vous



franchissiez ces limites, parce que
vous auriez alors créé une nette
opposition entre la foi que vous
prétendez professer et vos oeuvres,
et alors je vous le ferais remarquer
clairement... »79 La conséquence
pratique en est le respect effectif de
la liberté personnelle qui va bien au-
delà de la simple tolérance pour
rejoindre une bienveillance
universelle à l’égard d’autrui : « Le
fait que quelqu'un pense autrement
que moi - surtout lorsqu'il s'agit de
choses qui font l'objet de la liberté
d'opinion - ne justifie en aucune
façon une attitude d'inimitié
personnelle, ni même de froideur ou
d'indifférence.... Lorsqu'on
comprend à fond la valeur de la
liberté, lorsqu'on aime
passionnément ce don divin de l'âme,
on aime le pluralisme que la liberté
implique . »80>

D’où la proclamation de cet
engagement personnel exemplaire



de la part de Saint Josémaria
Escriva : «…je respecterai toujours
toute option temporelle que pourrait
avoir un homme s’efforçant d’agir
conformément à sa conscience. »81

La tyrannie politique peut provenir
du mode de gouvernement lui-
même ; le pouvoir politique n’est
qu’une des modalités du phénomène
du pouvoir, ce qui signifie qu’il existe
des éléments communs entre les
différentes formes de pouvoirs
(pouvoir parental, économique,
religieux, politique, etc.) ainsi que
des éléments spécifiques à chaque
type de pouvoir. Les propos de Saint
Josémaria Escrivà sur l’importance
de la collégialité dans l’exercice du
gouvernement visent toutes les
formes du pouvoir en rejoignant les
leçons les plus anciennes de la
philosophie morale et la vertu de
prudence : « « C’est une triste chose
que d’avoir une mentalité à la César
et de ne pas comprendre la liberté



des autres citoyens, dans les affaires
que Dieu a laissées au jugement des
hommes. »82

La collégialité permet de déjouer la
tyrannie de la décision solitaire : «
Lorsque celui qui commande est
négatif et méfiant, il tombe
facilement dans la tyrannie »83car il a
oublié que le fait d’assumer le
pouvoir est un service84. Cette non-
collégialité simultanée risque fort
d’en entraîner une seconde qui
relève du successif : la tyrannie se
prolonge et se complique avec le
temps : « Si l’autorité se transforme
en un autoritarisme dictatorial et
que cette situation se prolonge dans
le temps, on perd la continuité
historique, les personnes qui
gouvernent meurent ou vieillissent,
des gens sans expérience de
direction arrivent à l’âge mûr, et la
jeunesse, inexpérimentée et agitée,
veut prendre les rênes : combien de
maux ! et combien d’offenses à Dieu



(celles que l’ont fait siennes et celles
d’autrui) retombent sur celui qui fait
un si mauvais usage de l’autorité !
»85.

L’exercice du pouvoir exige
également un certain savoir, donc
une formation, un apprentissage et
une transmission du savoir, une
collégialité inter-générationnelle : « Il
ne suffit pas de désirer travailler au
bien commun ; pour que ce désir soit
efficace, il faudra former des
hommes et des femmes capables,
ensuite, de faire participer les autres
aux fruits de cette plénitude à
laquelle ils sont arrivés. »86.

Le corollaire de cette sagesse
pratique consiste à éviter
l’impréparation : « Il n’est pas
prudent de faire accéder des
inconnus à un important poste de
direction, pour voir ce que cela
donne. – Comme si le bien commun
pouvait dépendre d’une pochette



surprise ! »87Elle consiste également à
distribuer les pouvoirs dans l’espace
autour du principe de subsidiarité
que le Pape Pie XI a si bien défini88 et
que Saint Josémaria Escrivà applique
à l’une de ces « matières mixtes »
qu’est la liberté de l’enseignement : «
La liberté d’enseignement n’est
qu’un aspect de la liberté en général.
Je considère que la liberté
personnelle est nécessaire à tous les
hommes pour tout ce qui est
moralement licite. Liberté
d’enseignement donc, à tous les
niveaux et pour toutes les personnes.
Ce qui revient à dire que toute
personne ou association reconnues
capables de fonder des œuvres
d’enseignement doivent pouvoir le
faire à conditions égales et sans
entraves inutiles. (…) L’Etat a des
fonctions évidentes de promotion, de
contrôle et de surveillance. Et cela
exige des chances égales entre
l’initiative privée et celle de l’Etat :
surveiller ne signifie pas élever des



obstacles ni empêcher ou limiter
l’exercice de la liberté. »89

b) La question de la démocratie

La doctrine sociale de l’Eglise dans
ses développements sur le politique a
adopté une position sur le concept de
« démocratie » qui mérite d’être
précisée. D’une part le magistère
pontifical a toujours considéré que «
la détermination des régimes
politiques, comme la détermination
de leurs dirigeants, doivent être
laissés à la libre volonté des citoyens.
» 90; mais, en même temps ,
notamment depuis le pontificat de
Pie XII91, ce même magistère utilise le
concept de « démocratie » dans un
sens large qui semble recouvrir les
quatre éléments suivants : la
garantie de la dignité et des droits
fondamentaux de l’homme, la
capacité à empêcher les tyrannies et
le recours à la violence sociale et
politique, la participation active des



citoyens et la capacité du peuple à
choisir librement son régime
politique92.

C’est en ce sens que le Pape Jean-Paul
II en 1991 dans l’encyclique 
Centesimus annus déclare que «
l’Eglise apprécie le système
démocratique, comme système qui
assure la participation des citoyens
aux choix politiques et garantit aux
gouvernés la possibilité de choisir et
de contrôler leurs gouvernants ou de
les remplacer de manière pacifique
lorsque cela s’avère opportun. »93 Il
s’agit donc d’une utilisation du terme
dans un sens équivalant à la mise en
place de principes et de structures
qui ont pour objet de garantir et de
promouvoir les droits fondamentaux
de la personne humaine en raison de
sa dignité de fils de Dieu racheté par
le sang du Christ sur la Croix94; dans
le droit fil des louanges du magistère
de l’Eglise à l’égard des textes
juridiques internationaux



proclamant et protégeant les droits
fondamentaux de la personne
humaine95, il ne s’agit nullement
d’imposer telle ou telle forme de
régime politique mais de conforter
des systèmes respectueux des
critères d’une anthropologie
chrétienne.

Les enseignements du fondateur de
l’Opus Dei manifestent avec
surabondance son attachement à ce
premier sens contemporain du mot
“démocratie” en consonance avec le
magistère pontifical; même si nous
l’avons déjà en partie énoncé dans
les lignes qui précèdent, rappelons
en premier lieu son attachement,
rarement autant affirmé chez un
auteur spirituel de son envergure, à
une conception laïque et responsable
de la liberté en affirmant d’elle qu’il
« l'aime chaque jour davantage, plus
que toute autre chose sur la terre, car
c'est un trésor que nous
n'apprécierons jamais assez. » 96 ;



c’est pourquoi, il conseillait : «
Pensez … ce que vous voudrez dans
les matières que la Providence a
laissées à la discussion libre et
légitime des hommes. »97

Evidemment sous sa plume, cet
hymne à la liberté s’accompagne
d’un appel tous aussi fort à la
responsabilité qui prend la forme
d’une expression inédite dans la
culture contemporaine des hommes
d’Eglise, celle de « citoyen chrétien
»98 ou de « citoyen catholique »99.
Tout le chapitre « citoyenneté » de 
Sillon reflète cet esprit éminemment
laïc au cœur même de considérations
de haute vie intérieure. Quant à la
défense de la dignité de la personne
humaine et de ces droits
fondamentaux, il serait fastidieux de
tenter d’énumérer les références tant
elles sont nombreuses concernant
aussi bien l’affirmation de
l’incorporation de tout être humain
au Christ plénitude et sommet de



l’humanité, de l’égale dignité de
l’homme et de la femme et de sa mise
en œuvre, du respect de la personne
et de sa liberté, de la liberté
religieuse, de la reconnaissance des
droits économiques, sociaux et
culturels : « Nous devons défendre le
droit de tout homme à vivre, à
posséder ce dont il a besoin pour
mener une existence digne, le droit à
travailler et à se reposer, à choisir un
état, à fonder un foyer, à mettre des
enfants au monde dans le mariage et
à pouvoir les élever, à traverser avec
sérénité les périodes de maladie et la
vieillesse; à accéder à la culture, à
s'associer aux autres citoyens pour
parvenir à des fins licites et, au
premier chef, le droit à connaître et à
aimer Dieu en toute liberté, car la
conscience - si elle est droite -
découvrira les traces du Créateur en
toute chose. »100

Répondant en 1967 à une question
posée par le journaliste d’une revue



universitaire, sur le point de savoir si
l’Université peut admettre en son
sein une activité politique, Saint
Josémaria faisait apparaître une
distinction entre deux sens du mot
“politique”; après avoir précisé qu’il
développait là une « manière
personnelle d’envisager cette
question et non celle de l’Opus Dei
qui, dans tout ce qui est temporel et
de libre opinion, ne veut ni ne peut
manifester aucun choix », il ajoutait:
« il me semble qu’il faudrait avant
tout se mettre d’accord sur la
signification du terme “politique”. Si
par “politique” on entend s’intéresser
et travailler à la paix, à la justice
sociale, à la liberté de tous, en ce cas
chacun à l’Université, et l’Université
en tant qu’association à vocation
enseignante, est dans l’obligation de
faire siens ces idéaux et de favoriser
la préoccupation qui permet de
résoudre les grands problèmes de la
vie humaine. Si au contraire on
entend par “politique” la solution



concrète d’un problème donné à côté
d’autres solutions légitimes et
possibles, ainsi s’opposant à ceux qui
soutiennent le contraire, j’estime
alors que l’Université n’est pas
l’endroit où il faut décider de ce
genre de choses. »101

Le concept de “démocratie”
comporte lui aussi cette dualité de
sens, le second d’entre eux relevant
du démocratisme ou de l’idéologie
démocratique ; la loi de majorité
devient alors le seul critère de
détermination non seulement de
l’agir mais aussi de l’être de
l’homme, notamment ses droits
fondamentaux, selon la conception
matérialiste implicite du positivisme
sociologique102. Comme l’écrit en
1972 Saint Josémaria, « les vérités de
foi ou de morale ne se déterminent
pas à la majorité des voix .»103

En effet, les deux problèmes
principaux posés par la mise en



œuvre d’une démocratie véritable, à
savoir le respect des droits
fondamentaux de la personne
humaine et l’objectif consistant à
faire en sorte que d’une certaine
manière les gouvernés deviennent
des gouvernants, se heurtent à des
pratiques régressives dans la plupart
des Etats contemporains. Comme l’a
toujours souligné le magistère de
l’Eglise, le principe démocratique
doit se soumettre à la vérité
essentielle ontologique et morale sur
l’homme : autrement dit la
démocratie doit être subordonnée
aux droits de l’homme et non
l’inverse ; or, nos sociétés
contemporaines multiplient la
référence aux droits humains ainsi
que leur extension sous des formes
juridiques perfectionnées comme
mode de légitimation de leur action
politique, tout en portant atteinte à
certains de ces droits, comme le
respect de la vie humaine et la
dignité de la personne: « On en



arrive ainsi à un tournant aux
conséquences tragiques dans un long
processus historique qui, après la
découverte de l'idée des « droits
humains » — comme droits innés de
toute personne, antérieurs à toute
constitution et à toute législation des
États —, se trouve aujourd'hui
devant une contradiction
surprenante: en un temps où l'on
proclame solennellement les droits
inviolables de la personne et où l'on
affirme publiquement la valeur de la
vie, le droit à la vie lui-même est
pratiquement dénié et violé,
spécialement à ces moments les plus
significatifs de l'existence que sont la
naissance et la mort. »104

Cette analyse de la réalité éthique et
politique contemporaine réalisée en
1995 par le pape Jean-Paul II se
termine par la mise en évidence de la
contradiction entre les deux
conceptions de la démocratie: « C'est
le résultat néfaste d'un relativisme



qui règne sans rencontrer
d'opposition: le « droit » cesse d'en
être un parce qu'il n'est plus
fermement fondé sur la dignité
inviolable de la personne mais qu'on
le fait dépendre de la volonté du plus
fort. Ainsi la démocratie, en dépit de
ses principes, s'achemine vers un
totalitarisme caractérisé. L'État n'est
plus la « maison commune » où tous
peuvent vivre selon les principes de
l'égalité fondamentale, mais il se
transforme en État tyran qui prétend
pouvoir disposer de la vie des plus
faibles et des êtres sans défense,
depuis l'enfant non encore né
jusqu'au vieillard, au nom d'une
utilité publique qui n'est rien d'autre,
en réalité, que l'intérêt de quelques-
uns. » 105 Ainsi, l’autre objectif de la
démocratie n’est pas davantage
atteint, à savoir la participation la
plus active possible des citoyens
gouvernés à la responsabilité du
politique.



c) La responsabilité libre et active des
citoyens

En effet, la vraie démocratie n’a
jamais été tant un problème de
structures extérieures que bien
plutôt de motivation et de
mobilisation intérieure des citoyens.
Or la préoccupation majeure de Saint
Josémaria Escriva sur ce point
concerne le comportement des
catholiques dans la vie publique, en
tant que citoyens. C’est ce qui l’a
conduit à multiplier dans ses écrits,
la plupart bien antérieurs au Concile
Vatican II, des exhortations
s’adressant principalement aux laïcs
chrétiens pour leur faire ressentir la
responsabilité active qu’il doivent
assumer dans la vie sociale et
politique, comme élément
fondamental de la foi et de la morale
qu’ils professent :« Exerce tous tes
devoirs civiques, sans vouloir te
soustraire à l’accomplissement
d’aucune obligation. Et exerce aussi



tout tes droits, pour le bien de la
collectivité, sans en omettre aucun
par imprudence. – Dans ce domaine
aussi tu dois porter un témoignage
chrétien. »106 ; « toi qui es chrétien, tu
as l’obligation de mener une vie
exemplaire sur tous les plans. Y
compris en tant que citoyen, quand il
s’agit d’observer les lois qui visent au
bien commun. »107

Au rappel de l’exemplarité face aux
hommes, il joint les obligations face à
Dieu : « En tant que chrétien, ton
devoir est d’agir, et non de
t’abstenir ; tout en exerçant ta liberté
personnelle, tu dois apporter ta
collaboration à ce qui peut convenir
loyalement au bien commun. »108 ; «
nous autres, enfants de Dieu,
citoyens de la même catégorie que
les autres, nous devons participer «
sans peur » à toutes les entreprises et
à tous les organismes honnêtes des
hommes, afin que le Christ soit
présent là aussi. Notre-Seigneur nous



demandera des comptes si, par
négligence ou par facilité, chacun
d’entre nous ne s’efforce pas
d’intervenir librement dans les
œuvres et dans les décisions
humaines, dont dépendent le présent
et l’avenir de la société. »109

Cette action citoyenne ne se limite
pas à une participation active
consistant à prêter concours au
fonctionnement des institutions
politiques, à la confection des
normes publiques et de leur
diffusion ; elle peut aussi exiger de
s’opposer par les moyens légitimes à
des lois contraires à la morale
naturelle et chrétienne 110 tout en
faisant bien la distinction entre le
vaste champ des opinions et celui des
vérités fondamentales : « N'oublie
pas que, dans les affaires humaines,
les autres aussi peuvent avoir raison:
ils voient la même affaire que toi,
mais d'un point de vue différent,
sous une autre lumière, une autre



ombre, un autre contour. - Ce n'est
qu'en matière de foi et de morale
qu'il existe un critère indiscutable:
celui de notre Mère l’Eglise »111.

Faisant écho à ces textes du
fondateur de l’Opus Dei, un passage
célèbre de la Constitution pastorale 
Gaudium et spes du Concile Vatican II
dénonce chez certains chrétiens « le
divorce entre la foi dont ils se
réclament et le comportement
quotidien d’un grand nombre »
constituant une des « plus graves
erreurs de notre temps » : « Ils
s’éloignent de la vérité ceux qui,
sachant que nous n’avons point ici-
bas de cité permanente, mais que
nous marchons vers la cité future,
croient pouvoir, pour cela négliger
leurs tâches humaines, sans
s’apercevoir que la foi même, compte
tenu de la vocation de chacun, leur
en fait un devoir plus pressant. Mais
ils ne se trompent pas moins ceux
qui, à l’inverse, croient pouvoir se



livrer entièrement à des activités
terrestres comme si elles étaient tout
à fait étrangères à leur vie religieuse
– celle-ci se limitant alors pour eux à
l’exercice du culte et à quelques
obligations morales déterminées. »112

Ces devoirs moraux ne sont pas
uniquement des obligations mais
comportent aussi un attrait naturel
qui permettent à l’homme de rendre
gloire à Dieu : « Le Seigneur a voulu
que nous qui sommes ses enfants et
avons reçu le don de la foi, nous
manifestions notre vision optimiste
et originale de la création, cet «
amour du monde » qui est au cœur
du christianisme. -L’enthousiasme ne
doit donc jamais te manquer dans
ton travail professionnel, ni dans ton
souci de construire la cité temporelle
»113 ; cet enthousiasme est également
surnaturel du fait de vouloir
participer à la rédemption de toutes
les réalités terrestres :« Bien des
réalités matérielles, techniques,



économiques, sociales, politiques,
culturelles… livrées à elles-mêmes,
ou aux mains de ceux qui n’ont pas
la lumière de la foi, deviennent des
obstacles formidables pour la vie
surnaturelle : elles constituent une
sorte de chasse gardée, fermée,
hostile à l’Eglise. Toi (chercheur,
homme de lettres, homme de science,
homme politique, travailleur…)
parce que tu es chrétien, tu as le
devoir de sanctifier ces réalités.
Rappelle-toi que l’univers entier,
écrit l’Apôtre, gémit comme dans les
douleurs de l’enfantement, attendant
la délivrance des enfants de Dieu. »114

Ce citoyen chrétien « n’est pas un
apatride »115 ; comme les autres
hommes, il appartient à une patrie
terrestre dans sa dimension politique
qu’il doit aimer, car c’est accomplir
là une vertu chrétienne116 sans
tomber dans l’excès déjà dénoncé du
nationalisme: Etre « catholique »,
c’est aimer sa Patrie, sans céder à



quiconque dans cet amour. Mais c’est
aussi faire siennes les belles
aspirations de tous les pays. (…)
Catholique : grand cœur, esprit
ouvert ! »117.

Cette fraternité au sein de la patrie
ne saurait s’y enfermer ; elle
embrasse l’humanité tout entière
pour exprimer l’appartenance à une
famille d’un même père qui est Dieu :
« Ce n’est pas en vain qu’il existe au
fond de notre âme une forte
aspiration à la paix, à l’union avec
nos semblables, au respect mutuel
des droits de la personne, de sorte
que tous ces égards se transforment
en fraternité. C’est le reflet de ce qu’il
a de plus précieux dans notre
condition humaine ; si nous sommes
tous enfants de Dieu, la fraternité ne
se réduit pas à un lieu commun ; elle
n’est pas non plus un idéal illusoire.
Elle apparaît comme un but difficile
mais réel. »118



Conclusion

« En réalité le mystère de l’homme
ne s’éclaire vraiment que dans le
mystère du Verbe incarné. Adam, en
effet, le premier homme, était la
figure de Celui qui devait venir, le
Christ Seigneur. Nouvel Adam, le
Christ, dans la révélation même du
mystère du Père et de son amour,
manifeste pleinement l’homme à lui-
même et lui découvre la sublimité de
sa vocation (…) Image du Dieu
invisible (Col. 1, 15), Il est l’Homme
parfait qui a restauré dans la
descendance d’Adam la
ressemblance divine, altérée dès le
premier péché. Parce qu’en Lui la
nature humaine a été assumée, non
absorbée, par le fait même, cette
nature a été élevée en nous aussi à
une dignité sans égale. Car, par son
Incarnation, le Fils de Dieu s’est en
quelque sorte uni Lui-même à tout
homme. (…)119 Ce passage de 
Gaudium et spes si cher à Jean-Paul II



par son Christocentrisme éclaire bien
l’approche de l’agir social et politique
de l’homme selon Saint Josémaria
Escriva : il ne s’agit pas tant de
multiplier un activisme structurel,
mais bien plutôt d’opérer un
renversement de l’approche du
politique. Il s’agit de revenir à une
révolution intérieure – celle des
premiers chrétiens - qui ne peut être
animée que par la rencontre de la
liberté humaine et de la grâce
divine ; il s’agit de placer le Christ au
sommet des activités humaines120

pour transformer la société, car, c’est
d’une vie chrétienne authentique
qu’il faut rechercher les effets
sociaux attendus : « Le fondement de
toute notre activité de citoyens – de
citoyens catholiques – réside dans
une intense vie intérieure : dans le
fait d’être des hommes et des femmes
qui font vraiment de leur journée un
dialogue ininterrompu avec Dieu. »121



Si, comme le disait Paul VI, « pour
connaître l’homme, l’homme vrai,
l’homme intégral, il faut connaître
Dieu »122, alors l’objectif de la
promotion de chaque homme et de
tous les hommes qui constitue la
finalité du bien commun passe par
l’extension libre, progressive et
pacifique d’une conception
chrétienne de la vie à l’échelle de
l’humanité : « Fais en sorte que les
institutions et les structures
humaines, dans lesquelles tu
travailles et tu agis en tant que
citoyen de plein droit, se conforment
aux principes qui président à une
conception chrétienne de la vie. C’est
ainsi, n’en doute pas, que tu
fourniras aux hommes les moyens de
vivre selon leur dignité, et tu
permettras à de nombreuses âmes de
répondre personnellement, avec la
grâce de Dieu à leur vocation
chrétienne. »123 Voilà qui ressemble
fort à la « civilisation de l’amour »
annoncée par Jean-Paul II.



Jean-Luc CHABOT, Professeur de
Science Politique - Université Pierre
Mendès France (Grenoble 2 France)

Notes

1. J. ESCRIVA, Entretiens, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 28, réponse à la
question posée par Peter Forbath,
correspondant du Time (New-York,
15 avril 1967) et n. 39, réponse à
Jacques Guillemé-Brûlon, Le Figaro
(Paris, 16 mai 1966).

2. A. DEL PORTILLO, Entretien sur le
fondateur de l’Opus Dei, Le Laurier,
Paris, 1993, p. 34-35 : « ... les activités
et les buts de l’Opus Dei sont
exclusivement spirituels, et la
mission et le ministère sacerdotal de
son fondateur le sont tout autant. Le
gouvernement d’un pays – quel qu’il
soit – et l’Opus Dei sont deux réalités
qui agissent sur deux plans
radicalement différents. La Prélature
pousse ses membres à exercer et à
accomplir avec diligence leurs



devoirs, en tant que chrétiens
cohérents, mais elle leur laisse la
liberté la plus complète pour leurs
choix concrets dans les questions
temporelles. Qui plus est, elle les
stimule en ce sens : le seul critère
qu’elle indique à cet égard est de
suivre les orientations que la
hiérarchie catholique a pu donner
dans ce domaine ».

3. Le 16 juin 1950, fête du Sacré-
Cœur de Jésus, Pie XII accorde
l’approbation définitive de l’Opus
Dei.

4. Le concept de « religions séculières
» a été forgé par Raymond ARON dès
1945 dans son ouvrage « L’Age des
empires et l’avenir de la France »
dans les termes suivants : « Je
propose d’appeler « religions
séculières » les doctrines qui
prennent dans les âmes de nos
contemporains la place de la foi
évanouie et situent ici-bas, dans le



lointain de l’avenir, sous la forme
d’un ordre social à créer, le salut de
l’humanité ».

5. ACTES, I, 1.

6. Sur la formation doctrinale et
intellectuelle du jeune Josémaria voir
Andrès VAZQUEZ DE PRADA, Le
Fondateur de l’Opus Dei, Vie de
Josémaria Escriva, Volume 1. Le
Laurier-Paris/Wilson & Lafleur-
Montréal, 2001.

7. J. ESCRIVA, Forge, Le Laurier,
Paris, 1988, n. 633 : « La fidélité au
Souverain Pontife implique une
obligation claire et déterminée:
connaître la pensée du pape, telle
qu'elle se manifeste dans les
encycliques ou dans d'autres
documents, et faire tout ce qui est en
notre pouvoir pour que tous les
catholiques écoutent le magistère du
Saint-Père et qu'ils ajustent leur
manière de vivre à ces
enseignements. » ; cette citation



illustre fort bien ce que Saint
Josémaria avait pratiqué lui-même
depuis son enfance.

8. CONGREGATION POUR LA
DOCTRINE DE LA FOI, Instruction «
Libertatis conscientia », 22 mars 1986,
n. 72.

9. Voir notamment la thèse récente d’
E. GOYON, Le politique dans le
discours pontifical de l’Eglise
Catholique, Grenoble, 2000.

10 J. ESCRIVA, Sillon, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 310.

11. J. ESCRIVA, Forge, Le Laurier,
Paris, 1988, n. 722.

12. J. ESCRIVA, Sillon, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 421.

13. S. MATTHIEU, XXII, 21 : « Reddite
ergo, quae sunt Caesaris, Caesari, et,
quae sunt Dei, Deo ».



14. S. JEAN, XIX, 11 : « Respondit
Iesus : « Non haberes potestatem
adversus me ullam, nisi tibi esset
datum desuper ».

15. Le magistère de l’Eglise a dégagé
au fil des siècles, au gré des
circonstances qui se présentaient,
des considérations ontologiques,
théologiques et éthiques sur le
politique et dans l’histoire
contemporaine, l’effort de synthèse
est représenté par trois encycliques
de Léon XIII (Diuturnum, 1881 ; 
Immortale Dei, 1885 ; Libertas
praestantissimum, 1888) et par la
Constitution Gaudium et spes, déjà
citée, du Concile Vatican II.

16. J. ESCRIVA, Sillon, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 290.

17. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, Le
Laurier, Paris, 2000, 3° ed., n. 165

18. J. ESCRIVA, Id.



19. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, op. cit.,
n. 74 ; voir aussi Quand le Christ
passe, Le Laurier, Paris, 1989, n. 98.

20. J. ESCRIVA, Sillon, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 301.

21. J. ESCRIVA, Entretiens, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 90.

22. J. ESCRIVA, Entretiens, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 116.

23. CONCILE VATICAN II, Gaudium et
spes, n. 43 et 75.

24. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 26 : «
Dès le début de l’Oeuvre, en 1928, j’ai
prêché que la sainteté n’est pas
réservée à des privilégiés, mais que
tous les chemins de la terre peuvent
être divins. »

25. PAUL VI, Exhortation apostolique 
Evangelii nuntiandi, (1976), n. 70 ; cité
ultérieurement par JEAN-PAUL II



dans l’exhortation apostolique 
Christfideles laici, (1988), n. 23.

26. Jean, 18, 37.

27. Jean, 18, 36.

28. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
Téqui, Paris, 1975, n. 18.

29. J. ESCRIVA, Forge, Le Laurier,
Paris, 1988, n. 974.

30. L’expression de Raymond ARON
est reprise par JEAN-PAUL II dans 
Centesimus annus, n. 25 : « La
politique devient alors une « religion
séculière » qui croit bâtir le paradis
en ce monde. Mais aucune société
politique, qui possède sa propre
autonomie et ses propres lois, ne
pourra jamais être confondue avec le
royaume de Dieu ».

31. K. MARX, Le capital, Livre I,
Œuvres, Gallimard, Coll. La Pléiade,
1982 : « Le processus de production



constitue le processus de création et
de reproduction de la vie humaine ».

32. F. NIETZSCHE, Le gai savoir, trad.
P. Klossowski, Œuvres
philosophiques complètes,
Gallimard, Paris, 1967.

33. L. FEUERBACH, L’essence du
christianisme, 1840, trad. Joseph Roy,
1864, p 27 : « C’est l’essence de
l’homme qui est l’être suprême… Le
tournant de l’histoire sera le moment
où l’homme prendra conscience que
le seul Dieu de l’homme est l’homme
même. Homo homini Deus ! » .

34. J. ESCRIVA, Aimer l’Eglise, Le
Laurier, Paris, 1993, pp. 70 et 71 : « Il
arrivera fréquemment que la part de
vérité défendue par toute idéologie
humaine trouve un écho ou un
fondement dans l’enseignement
traditionnel de l’Eglise… L’Eglise n’est
ni un parti politique, ni une idéologie
sociale, ni une organisation mondiale
pour la concorde ou le progrès



matériel, même si ces activités et
d’autres du même genre ont leur
noblesse ». Le magistère de l’Eglise
fait également cette même
distinction : PAUL VI dans 
Octogesima adveniens (1971) parle de
l’idéologie comme pouvant reposer
sur « une doctrine vraie et organique
» tandis que JEAN XXIII, quelques
années plus tôt semble utiliser pour
la première fois dans Mater et
Magistra (1961) le terme dans son
sens « lourd » de doctrine ayant la
prétention à sauver l’homme sans
Dieu .

35. PIE XII, Radio-message de Noël
1941.

36. PIE XI, Mit brennender sorge, 14
mars 1937.

37. J. ESCRIVA, Forge, n. 974.

38. J. ESCRIVA, Sillon, n. 933.



39. J. ESCRIVA, Entretiens, Le Laurier,
Paris, 1987, n. 94 : L’hédonisme
inspire aujourd’hui « les théories qui
font de la limitation des naissances
un idéal ou un devoir universel ou
simplement général », théories que
l'auteur n’hésite pas à qualifier de «
criminelles, anti-chrétiennes et infra-
humaines… On en arrive à ce
paradoxe, que les pays où l’on fait le
plus de propagande en faveur du
contrôle des naissances - et d'où l'on
impose cette pratique à d'autres pays
- sont précisément ceux qui ont
atteint le niveau de vie le plus élevé
», ce que Saint Escrivà n’hésite pas à
qualifier de « néocolonialisme
démographique".

40. J. ESCRIVA, Forge, n. 23.

41. J. ESCRIVA, Chemin, n. 395 : « Un
homme de Dieu, trempé par la lutte,
raisonnait ainsi : « Je ne transige pas
? Bien sûr, parce que je suis
convaincu de la vérité de mon idéal.



Mais vous, vous transigez
facilement… ; croyez-vous que deux
et deux fassent trois et demi ? –
Non ?…, vous ne cédez pas, même
par amitié, sur si peu de chose ?

- C’est que pour la première fois,
vous êtes persuadé de détenir la
vérité… et vous voici alors passé de
mon côté. »

42. J. ESCRIVA, Chemin, n. 463 : « Plus
qu’à « donner » la charité consiste à «
comprendre ». – C’est pourquoi, si tu
es tenu de juger, cherche une excuse
à ton prochain : il y en a toujours. »

43. J-L. CHABOT, Marxisme et
papauté, in Dictionnaire historique de
la papauté sous la dir. De Philippe
LEVILLAIN, Fayard, Paris, 1994.

44. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 171.

45. J. ESCRIVA, Forge, n. 879.

46. J. ESCRIVA, Sillon, n. 315.



47. J. ESCRIVA, Sillon, n. 316.

48. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 13 ; voir aussi l’universalité de la
charité dans Amis de Dieu, n. 230 : «
L’amour dont nous parlons n’a rien à
voir avec une attitude sentimentale
ni avec la simple camaraderie, ou
avec l’intention quelque peu
ambiguë d’aider les autres pour nous
prouver à nous-mêmes que nous
leurs sommes supérieurs. Il consiste
à vivre avec notre prochain, à
vénérer, j’insiste, l’image de Dieu qui
se trouve en chaque homme, l’aidant
à la contempler lui-même, pour qu’à
son tour il sache s’adresser au Christ
».

49. JEAN-PAUL II, Entrez dans
l’espérance, Plon/Mame, Pocket, 1994,
pp. 287-288.

50. H. DE LUBAC, Le drame de
l’humanisme athée, Ed. Spes, Paris,
1945 : notamment la 2° partie
intitulée « Auguste Comte et le



christianisme ». Voir aussi les
chapitres XI et XII de J. MARITAIN, La
philosophie morale, Examen
historique et critique des grands
systèmes, Gallimard, Paris, 1960. Une
réflexion philosophique profonde
sur la pensée du marquis de
Condorcet peut être trouvée dans J-A.
RIESTRA, Condorcet : Esbozo de un
cuadro historico de los progresos del
espiritu humano, E.M.E.S.A., Madrid,
1978.

51. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 123.

52. J. ESCRIVA, Chemin, n. 353.

53. J. ESCRIVA, Chemin, n. 849.

54. S. JEAN, 8, 32.

55. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 38 ;
voir aussi dans une formulation
identique Entretiens n. 73 : « d’où il
s’en suit que l’étude de la religion est
une nécessité fondamentale. Un



homme qui n’aurait pas de formation
religieuse serait incomplètement
formé ».

56. J. ESCRIVA, Sillon, n. 945.

57. J. ESCRIVA, Sillon, n. 128.

58. J. ESCRIVA, Sillon, n. 754.

59. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 44.

60. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 74.

61. J. ESCRIVA, Forge, n. 85.

62. J. ESCRIVA, Chemin, n. 301.

63. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 4.

64. J. ESCRIVA, Sillon, n. 131.

65. J. ESCRIVA, Forge, n. 102.

66. J. ESCRIVA, Forge, n. 572.

67. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 184.



68. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 53.

69. J. ESCRIVA, Forge, n. 259.

70. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 33.

71. CONCILE VATICAN II, Gaudium et
spes, n. 17 : « …la vraie liberté est en
l’homme un signe privilégié de
l’image divine. Car Dieu a voulu le «
laisser à son propre conseil » (Si 15,
14) pour qu’il puisse de lui-même
chercher son Créateur et, en
adhérant librement à Lui, s’achever
dans une bienheureuse plénitude. »
Voir aussi JEAN-PAUL II, Veritatis
splendor, n. 38.

72. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 183.

73. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 74.

74. J. ESCRIVA, Sillon, n. 401.

75. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 50.



76. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 11.

77. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 77.

78. J. ESCRIVA, Sillon, n. 275.

79. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 11.

80. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 98.

81. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 48.

82. J. ESCRIVA, Sillon, n. 313.

83. J. ESCRIVA, Sillon, n. 398.

84. J. ESCRIVA, Forge, n. 1045: « Il
n’est pas de meilleure souveraineté
que de se savoir au service de
quelqu’un : au service volontaire de
toutes âmes ! – C’est ainsi que
s’obtiennent les grands honneurs :
ceux de la terre et ceux du Ciel. »

85. J. ESCRIVA, Sillon, n. 397.

86. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 73.

87. J. ESCRIVA, Sillon, n. 969.



88. PIE XI, Quadragesimo anno (1931)
: « de même qu’on ne peut enlever
aux particuliers, pour les transférer à
la communauté, les attributions dont
ils sont capables de s’acquitter de
leur seule initiative et par leurs
propres moyens, ainsi ce serait
commettre une injustice, en même
temps que troubler de manière très
dommageable l’ordre social, que de
retirer aux groupements d’ordre
inférieur, pour les confier à une
collectivité plus vaste et d’un rang
plus élevé, les fonctions qu’ils sont en
mesure de remplir eux-mêmes. »

89. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 79.

90. CONCILE VATICAN II, Gaudium et
spes, n. 74 ; cité également dans le 
Catéchisme de l’Eglise Catholique, n.
1901. De même LEON XIII, 
Diuturnum illud ou PIE XII, Discours
de Noël 1940.

91. De PIE XII, Radio-message du 24
décembre 1944 à JEAN-PAUL II, entre



autres références : Discours à des
parlementaires pèlerins de l’année
sainte, 10-XI-1983, Allocution aux
présidents des Parlements de la
Communauté européenne, 26-XI-1983
ou encore,Allocution devant la Cour
européenne des droits de l’homme,
Strasbourg, 8-X-1988.

92. J-L. CHABOT, Le problème de la
démocratie selon la Doctrine Sociale
de l’Eglise, in Pontificia Università
della Santa Croce, Dottrina sociale e
testimonianza cristiana, a cura di E.
COLOM, Libreria editrice Vaticana,
1999, p. 226.

93. JEAN-PAUL II, Centesimus annus,
n. 46.

94. J. ESCRIVA, Chemin de Croix, Le
Laurier, Paris, 1983 : « … pour que
nous, qui ne sommes faits que d’un
peu de boue, puissions enfin vivre in
libertatem gloriae filiorum Dei, dans
la liberté et la gloire des enfants de
Dieu » , Prologue, p. 17.



95. IL s’agit surtout de la Déclaration
universelle des droits de l’homme de
1’O.N.U. de 1948 et de la Convention
européenne des droits de l’homme
de 1950 : pour plus de détail voir J-L.
CHABOT, La doctrine sociale de
l’Eglise et les droits de l’homme,
Annales Theologici, Vol. 13, anno
1999, fasc. 1. p. 189 et s.

96. J. ESCRIVA, Quand le Christ passe,
n. 184.

97. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 170.

98. Par exemple, J. ESCRIVA, Sillon, n.
302.

99. Par exemple, J. ESCRIVA, Forge, n.
152.

100. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 171.

101. J. ESCRIVA, Entretiens, n. 76.

102. Par « positivisme sociologique »
on entend la conception de l’homme
et de la société selon laquelle



l’évolutionnisme présiderait à tous
les ordres de la vie humaine, y
compris la morale, et les lois de la
société devraient s’adapter
constamment à cette évolution des
mœurs, légitimée par le simple
écoulement chronologique du temps
selon une perspective de progrès
indéfini et régulier.

103. J. ESCRIVA, Aimer l’Eglise, Le
Laurier, Paris, 1993.

104. JEAN-PAUL II, Lettre encyclique
Evangelium vitae, n. 18.

105. JEAN-PAUL II, Evangelium vitae,
n. 20.

106. J. ESCRIVA, Forge, n. 697.

107. J. ESCRIVA, Forge, n. 695.

108. J. ESCRIVA, Forge, n. 714.

109. J. ESCRIVA, Forge, n. 715.



110. J. ESCRIVA, Forge, n. 465 : « Voici
un commentaire qui m’a beaucoup
fait souffrir, et qui te fera penser
aussi à toi : « je m’explique très bien
le manque de résistance à des lois
infâmes, voire l’inefficacité de cette
résistance, parce qu’il y a, tout en
haut, et tout en bas, et au milieu
beaucoup – vraiment beaucoup! – de
moutons de Panurge. »

111. J. ESCRIVA, Sillon, n. 275.

112. CONCILE VATICAN II, Gaudium
et spes, n. 43.

113. J. ESCRIVA, Forge, n. 703.

114. J. ESCRIVA, Sillon, n. 311.

115. J. ESCRIVA, Quand le Christ
passe, n. 99.

116. J. ESCRIVA, Sillon, n. 315: « Aime
ta patrie : le patriotisme est une
vertu chrétienne. »

117. J. ESCRIVA, Chemin, n. 525.



118. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 233.

119. CONCILE VATICAN II, Gaudium
et spes, n. 22.

120. J. ESCRIVA, Amis de Dieu, n. 58.

121. J. ESCRIVA, Forge, n. 572.

122. Citation de PAUL VI reprise par
JEAN-PAUL II dans Centesimus annus,
n . 55.

123. J. ESCRIVA, Forge, n. 718.

Atti del Congresso internazionale
"La grandezza della vita
quotidiana", Vol. III La dignità
della persona umana, EDUSC,
2003.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/liberte-et-

https://opusdei.org/fr/article/liberte-et-politique-dans-les-ecrits-de-saint-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr/article/liberte-et-politique-dans-les-ecrits-de-saint-josemaria-escriva/


politique-dans-les-ecrits-de-saint-
josemaria-escriva/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/liberte-et-politique-dans-les-ecrits-de-saint-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr/article/liberte-et-politique-dans-les-ecrits-de-saint-josemaria-escriva/

	Liberté et politique dans les écrits de saint Josémaria Escriva

