
opusdei.org

L’expérience de la
douleur et de la
souffrance

La souffrance éprouvée par
saint Josémaria dans le cadre
de sa propre famille fut une
façon pratique d’atteindre la
maturité que d’autres n’ont
qu’au bout de longues années.

12/12/2012

La souffrance éprouvée par saint
Josémaria dans le cadre de sa
propre famille fut une façon
pratique d’atteindre la maturité



que d’autres n’ont qu’au bout de
longues années.

La douleur est l’une des expériences
les plus communes de la vie
cependant elle nous surprend
toujours et nous demande
continuellement d’apprendre à nous
adapter aux circonstances nouvelles.
Personne ne peut s’estimer
compétent en matière de douleur.
Celle-ci a toujours des nuances
originales que ce soit dans sa façon
de se manifester, en ses causes et
dans les différentes réactions qu’elle
provoque. Nous pouvons
profondément souffrir pour des
motifs et des raisons toujours qui
nous surprennent toujours. Le saint-
père Jean-Paul II a écrit : « La
souffrance humaine inspire la 
compassion, elle inspire également le
respect et, à sa manière, elle intimide.
Car elle porte en elle la grandeur
d’un mystère spécifique […] car



l’homme, dans sa souffrance, reste
un mystère inaccessible » 1.

La spécificité principale de la
douleur humaine vient de la
question existentielle qu’elle pose. «
Au cœur de toute souffrance
éprouvée par l’homme, et aussi à la
base du monde entier des
souffrances, apparaît inévitablement
la question pourquoi ? C’est une
question sur la cause, la raison ; c’est
en même temps une question sur le
but (pour quoi ?) » 2. En effet, dès
qu’il veut comprendre le sens de la
douleur, l’être humain se pose la
question du sens de son existence
personnelle et essaie de saisir la
portée et le sens de sa liberté. « Suis-
je en mesure de rejeter la douleur ?
Puis-je m’en écarter, l’éliminer ? En
fait, c’est bien la douleur qui donne à
la vie un sens éphémère » 3.

Cette expérience humaine nous
encourage à chercher l’aide des



autres et à leur apporter notre
secours, le cas échéant. L’expérience
de la douleur nous apprend à veiller
sur les autres 4. La douleur fait la
différence entre quelqu’un de mûr et
d’équilibré, capable de faire face aux
obstacles et aux situations difficiles
et quelqu’un qui se laisse aller et
noyer par ses émotions et sensations.

La douleur et l’amour sont interactifs

« N’oublie pas que la douleur est la
pierre de touche de l’amour » 5.

Cette affirmation percutante et
profonde de saint Josémaria Escriva
est à rapprocher des réactions
diverses face à la douleur. Il y a un
rapport entre la façon dont chacun
vit la douleur et sa façon d’aimer. En
effet, on n’accepte la douleur que
lorsqu’on réalise que c’est l’amour
qui lui donne un sens. Ce n’est
qu’ainsi que l’on peut arriver à
s’écrier : « Bénie soit la douleur. —
Aimée soit la douleur. — Sanctifiée



soit la douleur… Glorifiée soit la
douleur ! » 6. Pour saint Josémaria, le
mystère de la douleur est toujours la
pierre de touche qui devient
l’occasion de trouver face à face ce
Dieu qui se fit Homme afin de nous
apprendre à vivre en tant
qu’hommes. En choisissant
l’Incarnation, Jésus-Christ voulut
éprouver toute la souffrance
humaine possible afin de nous
apprendre que l’amour peut
surmonter tout type de douleur. C’est
ce que saint Josémaria exprime en ce
point de Chemin : « C’est tout un
programme que l’apôtre Paul nous
trace pour que nous nous mettions,
avec profit, à l’école de la douleur : 
spe gaudentes, joyeux par
l’espérance, in tribulatione patientes,
endurants dans l’épreuve, orationi
instantes, constants dans la prière » 7.

La douleur est le point de rencontre
de la joie pleine d’espérance et du
besoin de la prière. Le chrétien



accepte la douleur dans l’espérance
d’une joie future. Il est totalement
conscient de ses limites et compte sur
l’aide demandée à Dieu dans la
prière. Il sait qu’il n’est pas capable
de faire face tout seul aux difficultés
mais il n’a pas l’attitude pessimiste
de celui qui pense que la souffrance
est la dernière étape inévitable du
chemin de la vie. « Si tu sais que ces
souffrances — physiques ou morales
— sont purification et mérite, bénis-
les » 8.

La souffrance est un carrefour, un
lieu de passage : elle n’est jamais
l’étape finale. De ce fait, la prière est
un moment important pour
retrouver le sens de la souffrance
qui, avec la grâce de Dieu, devient
une joie 9. L’effet cathartique de la
prière est une réalité puisque chaque
fois que l’homme prie, il éprouve la
miséricorde de Dieu qui partage ses
soucis et dont il reçoit un signe
d’Amour presque tangible:« Mon



Dieu, apprends-moi à aimer! — Mon
Dieu, apprends-moi à prier! » 10.

Le rapport douleur-amour est très
fort. Ceux qui aiment et qui « sont
forgés au creuset de la souffrance » y
trouvent la joie 11. « L’Amour est
également la source la plus riche du
sens de la souffrance » 12. Saint
Josémaria disait souvent : « Je te veux
heureux sur terre. — Tu ne le seras
pas, si tu ne te délivres pas de cette
peur de la souffrance. Car, tant que
nous « cheminons », c’est précisément
dans la souffrance que réside le
bonheur » 13. Il est vrai que la
souffrance est la voie vers le
bonheur, vers la fin ultime de
l’homme. Mais il peut se faire que
l’expérience de la douleur plonge
quelqu’un dans le désarroi de sa
souffrance. Il s’agit alors non plus
accepter ou rejeter la douleur, mais
d’apprendre à considérer la
souffrance comme faisant partie de



notre existence et du plan de Dieu
pour chacun de nous.

« La souffrance est aussi une épreuve
où l’homme montre sa grandeur
morale, sa maturité spirituelle » 14.
Fort heureusement, c’est avec sa
liberté et sa rationalité que l’homme
peut faire face aux événements
douloureux. Pour y arriver, il doit
atteindre un niveau plus élevé de
maturité personnelle qui demande
des efforts actifs et qu’on ne peut
jamais considérer comme
définitivement acquis. Il faut faire
appel à toutes les ressources
spirituelles et adopter une attitude
pertinente. Comme le dit Viktor
Frankl, notre capacité d’endurance
fait partie de notre éducation
personnelle, elle est une phase
importante de notre croissance
intérieure et de notre auto-
organisation 15.



Aujourd’hui, l’incapacité à faire face
à la douleur et à la souffrance
physique ou morale, vient justement
d’un manque de « culture de la
souffrance ». Les parents ont peur de
mettre leurs enfants devant le
sacrifice et de ce fait, ils sont tentés
de tout leur donner, tout de suite. Ils
pensent qu’ils ont tout leur temps
devant eux pour souffrir en espérant
bien que cela ne se produise pas 16.
Or il est difficilement concevable que
quelqu’un puisse tenir bon sous la
pression imprévue d’une douleur
intense si auparavant il n’a pas été
quelque peu éprouvé. Il sera
normalement plus touché par les
crises nerveuses et les dépressions.

La souffrance que saint Josémaria
vécut dans sa famille lui permit
d’atteindre pratiquement la maturité
que d’autres n’ont que longtemps
après. Sa biographie est exemplaire
dans ce sens. Enfant, il fut gravement
malade ; confronté à la mort de trois



de ses sœurs, il vit son père souffrir
des conséquences d’une crise
financière ; il dut quitter sa ville pour
aller ailleurs et changer de vie. Il
souffrit après au séminaire et cette
souffrance rattachée à de
nombreuses heures de prière devant
le Saint-Sacrement, fut à l’origine de
sa maturité spirituelle. Les multiples
épreuves internes et externes, voire
la persécution subie lors de la
fondation de l’Opus Dei, que le
Seigneur permit qu’il endurât lui
demandèrent une grande dose
d’esprit de sacrifice. Il fut touché par
le diabète, maladie qui l’épuisa de
longues années durant. Dans un
certain sens, nous pouvons dire que
rien ne lui fut épargné. Saint
Josémaria fut toujours en mesure de
comprendre la souffrance et la
douleur d’autrui grâce à son
expérience personnelle et non pas
seulement à une connaissance
théorique. Il affronta la souffrance
dans la foi, avec courage et avec une



grande patience humaine et
surnaturelle.

Les malades sont un trésor

« Les témoins de la Croix et de la
Résurrection du Christ ont transmis à
l’Église et à l’humanité un Évangile
spécifique de la souffrance. Le
Rédempteur lui-même a écrit cet
Évangile avant tout par sa propre
souffrance assumée par amour, afin
que l’homme ‘ne périsse pas mais ait
la vie éternelle’. Sa souffrance, avec la
parole vivante de son enseignement,
est devenue une source abondante
pour tous les hommes qui ont pris
part aux souffrances de Jésus dans la
première génération de ceux qui ont
été ses disciples et qui ont proclamé
leur foi en lui, puis dans les
générations qui se sont succédé au
cours des siècles » 17.

Le saint-père Jean-Paul II croit que
ceux qui souffrent sont des
protagonistes privilégiés de



l’Évangile de la Douleur que le Christ
lui-même commença à écrire avec sa
propre souffrance. Toute personne
qui souffre fait vivre cet Évangile
avec sa douleur personnelle. Il s’agit
d’un Évangile vivant que nous ne
finirons jamais d’écrire et qui nous
permet vraiment de reconnaître Dieu
lui-même chez tous ceux qui
souffrent. Lorsqu’il nous parle du
Jugement Dernier, notre Seigneur
nous dit bien : « Alors le Roi dira à
ceux de droite : ‘Venez, les bénis de
mon Père, recevez en héritage le
Royaume qui vous a été préparé
depuis la fondation du monde. Car
[…] j’étais malade et vous m’avez
visité […] Seigneur, quand nous est-il
arrivé de te voir malade et de venir
te voir ? […] Et le Roi leur répondra :
‘en vérité je vous le dis, dans la
mesure où vous l’avez fait à l’un de
ces plus petits de mes frères, c’est à
moi que vous l’avez fait » 18.



Saint Josémaria était conscient de
l’identification du Christ aux malades
et il voulut toujours transmettre cette
affection pour eux à ceux qui
l’entouraient. Il a constamment
répété qu’il aimait Dieu et les autres
d’un même cœur. Il savait comment
aimer les autres à travers Dieu et
ceux-ci l’approchaient à leur tour de
plus en plus de Lui.

Les malades avaient une place
spéciale dans son cœur parce qu’il
voyait en eux l’image du Christ qui
souffre. C’est la raison pour laquelle
chacun l’attirait mystérieusement et
très fort vers la corédemption. Dans
la prière, il se voyait lui-même
comme un Apôtre fuyard et voulait
réparer pour sa fuite devant la Croix.
Pour réparer pour ces déserteurs qui
avaient tant fait souffrir Jésus, il
voulait que les malades soient aimés
comme une mère aime tendrement
son fils et tenait à ce qu’ils ne soient
jamais seuls. « Comme d’habitude, dès



qu’un de mes enfants est malade je dis
à ceux qui sont près de lui de veiller
sur lui de telle sorte qu’il ne regrette
jamais les soins de sa maman qui est
loin. Il faut alors être comme une
mère pour cet enfant, l’entourer
comme sa mère le ferait ». Et
d’ajouter par ailleurs « nous sommes
pauvres et cependant nous ne devons
pas lésiner dans le soin de nos
malades. S’il le fallait, nous
déroberions un petit coin de ciel pour
eux et le Seigneur ne nous en voudrait
pas » 19.

« Enfant. — Malade. — N’éprouvez-
vous pas la tentation d’écrire ces mots
avec des majuscules ? Pour une âme
éprise, les enfants, les malades, c’est
Lui » 20.

Les malades sont notre trésor, disait-
il souvent, puisque lorsqu’ils
pratiquent cette ascèse souriante, à
laquelle saint Josémaria tenait tant,
les malades peuvent transformer



leur souffrance en prière. Ils sont un
trésor pour nous puisqu’en prenant
soin d’eux, nous mettons en pratique
la charité et nous enrichissons à
notre tour en les entourant de notre
mieux. La maladie est un trésor pour
l’Église car tout malade prend part à
la Passion de notre Seigneur sur la
Croix 21. Celui qui est gravement
malade et près d’aller retrouver
personnellement Dieu avance vers
Lui dans sa souffrance. Cette
rencontre le purifie profondément,
elle est un instant de paix.

« Cet homme se meurt. Il n’y a plus
rien à faire... » C’était il y a bien des
années, dans un hôpital de Madrid.
Après s’être confessé, tandis que le
prêtre lui donnait son crucifix à
baiser, ce gitan s’exclamait à grands
cris, sans qu’on parvînt à le faire
taire :

— Avec cette bouche pourrie, je ne
peux pas embrasser le Seigneur !



— Mais puisque tu vas l’étreindre et
l’embrasser très fort, tout de suite, au
Ciel !

[...] Quelle terriblement belle façon
de montrer sa contrition, n’est-ce
pas? » 22.

Cet épisode de la vie du fondateur de
l’Opus Dei en dit long sur son attitude
devant la mort et la souffrance. La
valeur purificatrice de la souffrance
de ce gitan a atteint un niveau infini
et, avec la grâce du sacrement de
pénitence, il ne craint plus la mort.
Celle-ci devient, au contraire,
l’occasion tant attendu par celui qui
espère : pouvoir contempler Dieu
face à face, non pas comme un Juge,
mais comme un Père aimant qui
nous attend pour nous serrer dans
ses bras.

Professionnels tous les jours
confrontés à la douleur et à la
souffrance



Il n’est pas facile d’être confronté
tous les jours à la souffrance des gens
et de toujours s’intéresser à eux, à
leurs soucis à leur tristesse. On court
le risque de traiter la douleur de
façon anonyme pour essayer ainsi de
soulager fallacieusement
l’environnement quotidien des
professionnels de la santé.

Il y a des infirmières très
compétentes qui ne sont plus
touchées par la souffrance. Au lieu
de voir le patient comme un être
humain, dans le cadre global de la
personne, elles sont centrées sur ce
qu’il faut faire pour répondre aux
nécessités cliniques du patient. Les
médecins courent aussi le risque de
considérer les patients de façon
pragmatique et de limiter leur travail
au diagnostique et aux options
thérapeutiques.

Et, hormis le contact avec le malade
pour le diagnostique et le traitement



à suivre, les médecins sont invisibles,
plongés dans des activités
administratives, tout pris par leurs
cours, les échanges avec leurs
collègues et leurs congrès.

Ce que le fondateur de l’Opus Dei dit
à un chirurgien orthopédiste est très
significatif. Ce médecin lui avait
demandé comment éviter la routine
dans son métier : « Vit en présence
de Dieu, comme tu le fais sans doute
déjà. Je suis allé hier visiter un
malade que j’aime de tout mon cœur
de père et j’ai réalisé que votre
labeur de médecins est un grand
travail sacerdotal. Et n’en tire pas
une fierté quelconque puisque tout le
monde a une âme sacerdotale. Vous
devez mettre votre âme sacerdotale à
l’ouvrage. Lorsque tu te laves les
mains, que tu enfiles ta blouse
blanche, tes gants, pense à Dieu et au
sacerdoce royal dont parle saint
Pierre. Ce n’est qu’ainsi que tu
éviteras la routine dans ton travail et



feras du bien aux corps et aux âmes »
23.

Le travail des médecins et des
infirmières est la reprise
ininterrompue et cachée de ce que
notre Seigneur fit toute sa vie durant.
Ses miracles en parlent : les aveugles
recouvraient la vue ; les muets
parlaient ; les sourds entendaient ;
les boiteux marchaient. Il guérit des
épileptiques, des lépreux, il a même
ressuscité des morts. Un médecin qui
lit l’Évangile ne peut pas ne pas
percevoir la compassion profonde de
Jésus lorsqu’il s’approchait des
malades et qu’il prenait l’initiative
d’aller au devant pour être attentif à
leurs demandes. Cependant, le
Seigneur soumettait tout à une
condition : la foi, une foi humaine et
surnaturelle en Lui.

L’Évangile nous parle de ce père qui
lui demande pourquoi les apôtres
n’avaient pas pu guérir son fils. Jésus



lui répond que c’est à cause de leur
manque de foi 24. Aujourd’hui les
médecins oublient fréquemment
qu’il est essentiel d’établir un rapport
confiant avec leurs patients. Ceux-ci
sont alors encouragés à faire
davantage confiance aux
médicaments qu’à la personne qui
les leur prescrit. Une
bureaucratisation déplacée dans le
milieu médical peut en effet détruire
le rapport médecin-patient et le
réduire à un simple échange
d’informations et de prescriptions,
où les statistiques remplacent la
communication personnelle.

Saint Josémaria rappelait aux
médecins combien leur rapport
personnel avec le patient est unique
et les encourageait à éviter la routine
dans leur travail. Il les poussait à
identifier leur cœur au cœur de Dieu.
Ce n’était pas du sentimentalisme
pour lui, mais la conviction que l’on
ne peut pas exercer la médecine



comme un tout autre métier, même
si c’est l’amour de la science qui y
conduit.

À un moment donné, des infirmières
lui ont demandé comment améliorer
leur travail. Il leur dit : « Nous avons
besoin de nombreuses infirmières
chrétiennes. Votre travail est un
sacerdoce, bien plus important que le
travail d’un médecin. J’ai bien dit plus
important parce que vous avez la
délicatesse, la proximité, le contact
avec le patient. Je pense qu’être
infirmière, est une authentique
vocation chrétienne à parachever par
une préparation scientifique à la
hauteur et par une immense
délicatesse » 25.

Ce raisonnement fut complété à un
autre moment : « Que Dieu vous
bénisse ! Pensez que vous entourez de
vos soins la Sainte Famille de
Nazareth et que le malade c’est Jésus
[…] Ou bien dites-vous que c’est sa



Mère. Entourez-les d’amour, de soins,
de délicatesse. Faites en sorte qu’ils ne
manquent de rien, tout spécialement
d’une aide spirituelle[…] Je prie pour
vous parce que je pense au bien ou au
mal que vous pouvez faire. Vous
pouvez franchement parler de son état
à quelqu’un qui est bien préparé
spirituellement. Et si ce n’était pas le
cas, vous devriez profiter de toutes les
occasions pour l’encourager à
recourir à la confession pour recevoir
la communion. Il arrive toujours un
moment où le malade veut bien qu’on
lui dise qu’il part au Ciel. J’ai en tête
moi-même de très beaux exemples » 26.

Saint Josémaria a très souvent parlé
de la dimension sacerdotale de ce
travail : « L’idée, bien connue de la
plupart d’entre vous, selon laquelle les
médecins doivent agir comme de bons
confesseurs mais dans le domaine
matériel, m’impressionne toujours. En
effet, ils doivent non seulement se



soucier de l’état physique du patient
mais aussi de son âme » 27.

Le prestige professionnel, une
façon de rendre gloire à dieu

Saint Josémaria appliquait bien à la
profession médicale cet appel
universel à la sainteté. Si nous
cherchons la sainteté dans le travail,
nous devons le réaliser à la
perfection, avec une compétence
professionnelle. « Nous ne saurions
pardonner à celui qui peut être savant
de ne pas le devenir» 28. « La sainteté
est faite d’héroïsme. — Par
conséquent, dans le travail, il nous est
demandé l’héroïsme de bien “ achever
” les tâches qui nous reviennent, jour
après jour, y compris lorsque ce sont
les mêmes occupations qui se
répètent. Autrement, il n’est pas vrai
que nous cherchions à être saints! » 29.

Saint Josémaria parlait fréquemment
aussi de l’âme sacerdotale dont le
médecin a besoin. « Tu assures que tu



comprends petit à petit ce qu’est l’“
âme sacerdotale ”… Ne te fâche pas si
je te réponds que les faits montrent
que tu ne le comprends qu’en théorie.
— Il t’arrive chaque jour la même
chose : à la tombée de la nuit, lors de
ton examen de conscience, il n’y a que
désirs et résolutions ; le matin et
l’après-midi, pendant ton travail, il n’y
a qu’obstacles et excuses. Est-ce donc
ainsi que tu vis le “ sacerdoce saint,
pour offrir des victimes spirituelles,
agréables à Dieu par Jésus-Christ ” ? » 
30.

Intelligence et sainteté vont de pair
et saint Josémaria le comprit
aisément : « Si tu dois servir Dieu par
ton intelligence, étudier est pour toi
une obligation grave » 31et d’ajouter
aussi « à l’exercice habituel de ta
profession, ajoute un motif
surnaturel et tu auras sanctifié le
travail » 32.



S’adressant toujours aux médecins,
saint Josémaria renchérissait : «
Imitez le Christ, ainsi vous serez plus
fins, plus chrétiens chaque jour et non
seulement plus instruits que le
meilleur des spécialistes, mais plus
ressemblants aux disciples du Christ
»33.

Saint Josémaria invitait infirmières
et médecins à comparer leur travail à
celui du prêtre. Leur métier devient
une mission sacrée, de par la
proximité avec ceux qui souffrent et
qui sont des images du Christ en
Croix. L’attachement de saint
Josémaria aux malades évoque
l’amour de compassion de Jésus pour
les malades durant sa vie sur terre.
C’est la raison pour laquelle, saint
Josémaria parlait clairement du
besoin de vivre la vocation de
médecin ou d’infirmière avec un
dévouement professionnel : une
préparation scientifique doublée des
soins aimants d’une mère et d’une



espérance humaine et surnaturelle.
[…]

Il est difficile de réaliser ce qu’est la
maladie si on n’en a pas éprouvé le
poids, au moins une fois dans la vie
et si on n’a pas connu la tentation de
la colère ou du refus. Saint Josémaria
est en mesure de parler si clairement
et avec tant de charité de la
souffrance et de la douleur parce
qu’il en a été éprouvé durant sa vie.
Il a pu côtoyer la souffrance et la
douleur parce qu’il croyait en
l’amour de Dieu. Il avait confiance en
Dieu, une confiance d’enfant. Et c’est
cela qu’il transmettait dans sa
prédication. Ses actes étaient aussi
parlants que ses paroles. Tous ceux
qui confieront leur souffrance ou
leur peine à saint Josémaria
apprendront à confier leur
souffrance à Dieu […]

1. JEAN-PAUL II, Lettre apostolique, 
Salvifici doloris, n° 4.



2. Ibidem, n° 9.

3. C.S.LEWIS, Diario di un dolore,
Milano 1990, page 40.

4. Cf. Forge, n° 987.

5. Chemin, n° 439.

6. Ibidem, 208.

7. Ibidem, n° 209.

8. Ibidem, n° 219.

9. Cf. Salvifici doloris, n° 18.

10. Forge, n° 66.

11. Cf. Forge, n° 816.

12. Salvifici doloris, n° 13.

13. Chemin, n° 217.

14. Cf. Salvifici doloris, n° 14.

15. Cf. V.FRANKL, Homo Patiens,
Brezzo di Bodero 1979, p. 98.



16. Cf. A.MACINTYRE, Tras la virtud,
Barcelona 1987, pages 34-35.

17. Salvifici doloris, n° 25.

18. Mt. 25, 34-41.

19. Cf. G.HERRANZ, "Sin miedo a la
vida y sin miedo a la muerte.
Palabras de mgr Josemaría Escrivá
de Balaguer y Albás a médicos y
enfermos", dans Aa.Vv., En memoria
de mgr Josemaría Escrivá de
Balaguer, cit., p. 164.

20.Chemin, n° 419.

21. Cf. P.URBANO, El hombre de Villa
Tevere, Barcelona 1994, p. 235.

22. Chemin de Croix, 3èmestation, n° 3

23. Cf. G.HERRANZ, o.c., pages
158-159

24. Cf. Mt 18, 14-20.

25. Cf. G.HERRANZ, o.c., p.159



26. Cf. Ibidem, p. 161.

27. Cf. Ibidem, p. l59.

28. Chemin, n° 332.

29. Sillon, n° 529.

30. Sillon, n° 499.

31. Chemin, n° 336.

32. Chemin, n° 359.

33. Cf. G.HERRANZ, o.c. p. 160.

Atti del Congresso internazionale
"La grandezza della vita
quotidiana", Vol. IXThe Solidarity
of the Children of God , EDUSC,
2002.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lexperience-de-la-

https://opusdei.org/fr/article/lexperience-de-la-douleur-et-de-la-souffrance/
https://opusdei.org/fr/article/lexperience-de-la-douleur-et-de-la-souffrance/


douleur-et-de-la-souffrance/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lexperience-de-la-douleur-et-de-la-souffrance/

	L’expérience de la douleur et de la souffrance

