
opusdei.org

Thème 20 -
L'Eucharistie (II)

La sainte Messe est un sacrifice
au sens propre et singulier
parce qu'elle re-présente (au
sens de « rendre présent »),
dans l'aujourd'hui de la
célébration liturgique de
l'Église, l'unique sacrifice de
notre rédemption. Elle en est le
mémorial dont elle applique les
fruits.

22/01/2014

20.



1.La dimension sacrificielle de la
sainte Messe

1.1Dans quel sens la sainte Messe
est-elle sacrifice ?

La sainte Messe est sacrifice en un
sens propre et singulier, « nouveau »
comparé aux sacrifices des religions
naturelles et aux sacrifices rituels de
l'Ancien Testament : elle est sacrifice
parce que la sainte Messe re-présente
(rend présent), dans l'aujourd'hui de
la célébration liturgique de l’Église,
l'unique sacrifice de notre
rédemption parce qu'elle est son
mémorial et qu'elle applique ses
fruits (cf. Catéchisme, 1362-1367).

Chaque fois qu'elle célèbre
l’Eucharistie, L'Église est appelée à
accueillir le don que le Christ lui
offre et, en conséquence, à participer
au sacrifice de son Seigneur, s'offrant
avec Lui au Père pour le salut du
monde. Il est admis, par conséquent,



d’affirmer que la sainte Messe est le
sacrifice du Christ et de l’Église.

Voyons plus attentivement ces deux
aspects du Mystère Eucharistique

1.2 L’Eucharistie, présence
sacramentelle du sacrifice
rédempteur de Jésus-Christ

Comme nous venons de le dire, la
sainte Messe est véritablement et au
sens propre un sacrifice par sa
relation directe - d'identité
sacramentelle - avec le sacrifice
unique, parfait et définitif de la
Croix[1]. Cette relation a été instituée
par Jésus-Christ à la Dernière Cène,
lorsqu'il a donné aux Apôtres, sous
les espèces du pain et du vin, son
Corps offert en sacrifice et son Sang
répandu pour la rémission des péchés,
anticipant dans le rite mémorial
l’acte qui s'est déroulé
historiquement peu de temps après
sur le Golgotha. Dès lors l'Église sous
la conduite et par la vertu de l'Esprit



Saint, ne cesse d'accomplir le
commandement de refaire ce que
Jésus-Christ a dit à ses apôtres : «
Faîtes ceci en mémoire de
moi[comme mon mémorial] » (Lc
22,19 ; 1 Co 11, 24-25). Ainsi il «
annonce » (rend présent par la
parole et par le sacrement) « la mort
du Seigneur » (c'est-à-dire, son
sacrifice : cf. Ep 5,2 ; He 9, 26), «
jusqu'à ce qu'il revienne (à savoir, sa
résurrection et son ascension
glorieuse) (cf. 1 Co 11, 26).

Cette annonce, cette proclamation
sacramentelle du Mystère Pascal du
Seigneur, est d'une efficacité
particulière, parce que, non
seulement est représenté in signo, ou 
in figura, le sacrifice rédempteur du
Christ, mais parce qu‘également
Celui-ci se rend véritablement
présent : sa Personne et l’événement
salvifique commémoré sont rendus
présents. Le Catéchisme de l'Église
Catholique l’exprime de la façon



suivante : « l’Eucharistie est le
mémorial de la Pâque du Christ,
l'actualisation et l’offrande
sacramentelle de son unique
sacrifice, dans la liturgie de l'Église
qui est son Corps » (Catéchisme,
1362).

C’est pourquoi, lorsque l'Église
célèbre l’Eucharistie, par la
consécration du pain et du vin au
Corps et au Sang du Christ, c’est la
Victime même du Golgotha,
maintenant glorieuse qui se rend
présente; c’est le même prêtre, Jésus-
Christ; c’est le même acte d'offrande
sacrificielle (l'offrande primordiale
de la Croix) uni inséparablement à la
présence sacramentelle du Christ;
offrande toujours actuelle dans le
Christ ressuscité et glorieux[2]. Seule
change la manifestation visible de ce
don : sur le Calvaire moyennant la
passion et la mort sur la Croix; sur
l’Autel, par le mémorial–sacrement:
la double consécration du pain et du



vin dans le contexte de la Prière
Eucharistique (figure sacramentelle
de l'immolation de la Croix)[3].

Pour conclure: la Dernière Cène, le
sacrifice du Calvaire et l’Eucharistie
sont étroitement reliés. La Dernière
Cène fut l'anticipation sacramentelle
du sacrifice de la Croix; l’Eucharistie,
que Jésus-Christ a instituée à ce
moment-là, perpétue (rend présent
perpétuellement) sacramentalement,
partout où elle est célébrée, l'unique
sacrifice rédempteur du Seigneur,
pour que toutes les générations
puissent entrer en contact avec le
Christ et accueillir le salut qu'il offre
à toute l'humanité[4].

1.3 L’Eucharistie sacrifice du Christ
et de l'Église

La sainte Messe est le sacrifice du
Christ et de l’Église, car chaque fois
qu’est célébré le Mystère
Eucharistique, l’Église participe au
sacrifice de son Seigneur, entrant en



communion avec lui - par son
offrande sacrificielle au Père - et avec
les biens de la rédemption qu'il nous
a obtenue. Toute l'Église offre et est
offerte dans le Christ au Père par
l'Esprit Saint. Ainsi l'affirme la
tradition vivante de l’Église, tant
dans les textes de la liturgie que dans
les enseignements des Pères de
l’Église et du Magistère[5]. Le
fondement de cette doctrine se
trouve dans le principe d'union et de
coopération entre le Christ et les
membres de son Corps clairement
exposé par le concile Vatican II : «
Pour l’accomplissement de cette
grande œuvre par laquelle Dieu est
parfaitement glorifié et les hommes
sanctifiés, le Christ s’associe toujours
l’Église, son épouse bien-aimée »[6].

L'Église offre avec le Christ.

La participation de l'Église - le peuple
de Dieu, hiérarchiquement structuré
- à l'offrande du sacrifice



eucharistique est légitimée par le
commandement de Jésus : « faites
ceci en mémoire de moi [comme un
mémorial] », et elle se reflète dans la
formulation liturgique « memores…
offerimus… [tibi Pater]… gratias
agentes… hoc sacrificium »,
fréquemment utilisée dans les
Prières Eucharistiques de l'Église
primitive[7], et également présente
dans les Prières Eucharistiques
actuelles[8].

Comme l'attestent les textes de la
liturgie eucharistique, les fidèles ne
sont pas les simples spectateurs d'un
acte de culte réalisé par le prêtre
célébrant ; tous peuvent et doivent
participer à l'offrande du sacrifice
eucharistique, parce qu’en vertu du
baptême ils ont été incorporés au
Christ et ils font partie de la « race
choisie, du sacerdoce royal, de la
nation sainte, du peuple que Dieu
s'est acquis » (1 P 2,9) ; c'est-à-dire, du
nouveau Peuple de Dieu dans le



Christ, que lui-même continue de
rassembler autour de lui, pour que
d’un confins à l'autre de la terre soit
offert en son nom un sacrifice parfait
(cf. Mal 1,10-11). Les fidèles offrent
non seulement le culte spirituel du
sacrifice de leurs propres œuvres et
de toute leur existence, mais aussi -
dans le Christ et avec le Christ - la
Victime pure, sainte et immaculée.
Tout cela est inscrit dans l'exercice
du sacerdoce commun des fidèles
dans l'Eucharistie.

Entre l'offrande de l'Église et celle du
Christ il n'y a pas simple
juxtaposition mais identification. Les
fidèles n'offrent pas un sacrifice
différent de celui du Christ, car en
s'unissant à Lui ils rendent possible
l’incorporation de l'oblation que fait
l'Église à la sienne, de sorte que
l'offrande de l'Église devienne
l’offrande du Christ lui-même. Et
c'est lui, Jésus-Christ, qui offre le
sacrifice spirituel des fidèles qu’il



incorpore au sien propre. La relation
entre ces deux aspects n’a pas les
caractères d’une juxtaposition ni
d’une succession mais elle est la
présence de l'un dans l'autre.

L'Église est offerte avec le Christ

L'Église, en union avec le Christ offre
non seulement le sacrifice
eucharistique mais elle est offerte en
Lui, car, en tant que Corps et Épouse,
elle est inséparablement unie à sa
Tête et à son Époux.

L'enseignement des Pères est très
clair à cet égard. Pour Saint Cyprien,
l'Église offerte (l'oblation invisible
des fidèles) est symbolisée dans
l’offrande liturgique des dons du
pain et du vin mêlé de quelques
gouttes d'eau comme matière du
sacrifice de l'Autel[9]. Pour Saint
Augustin il est clair que,dans le
Sacrifice de l'Autel, toute l'Église est
offerte avec son Seigneur et cela se
manifeste dans la célébration



sacramentelle elle-même: « Cette cité
pleinement rachetée, c'est-à-dire
l'assemblée et la société des saints,
est offerte à Dieu en sacrifice
universel par le Souverain Prêtre
qui, sous la forme d'un esclave, s'est
offert pour nous dans sa passion,
pour faire de nous le corps d'une si
grande Tête... Tel est le sacrifice des
chrétiens: « nous qui sommes
plusieurs, nous sommes un seul
corps dans le Christ, et membres les
uns des autres, chacun pour sa
part.» (Rm, 12, 5). L'Église célèbre ce
mystère dans le sacrement de l'autel,
bien connu des fidèles, où il est
manifeste que dans ce qui est offert
elle s'offre elle-même[10]. Pour Saint
Grégoire le Grand, la célébration de
l'Eucharistie est un encouragement à
imiter l'exemple du Seigneur en
offrant notre vie au Père comme
Jésus l'a fait; ainsi viendra en nous le
salut qui provient de la Croix du
Seigneur: « il est nécessaire que
lorsque nous célébrons ce sacrifice



eucharistique nous nous offrions à
Dieu d’un cœur contrit, parce que
nous qui célébrons les mystères de la
passion du Seigneur nous devons
imiter ce que nous faisons. Et alors
l'hostie prendra notre place devant
Dieu si nous nous faisons hostie
nous-mêmes »[11].

La liturgie eucharistique elle-même
ne manque pas d’exprimer la
participation de l'Église, sous
l'influence de l'Esprit Saint, dans le
sacrifice du Christ : « Regarde,
Seigneur le sacrifice de ton Église, et
daigne y reconnaître celui de ton Fils
qui nous a rétablis dans ton alliance;
quand nous serons nourris de son
Corps et de son sang et remplis de
l’Esprit Saint, accorde-nous d’être un
seul Corps et un seul Esprit dans le
Christ. Que l’Esprit Saint fasse de
nous une éternelle offrande… »[12].
De façon semblable la prière
eucharistique IV adresse cette
demande : « Regarde, Seigneur, cette



offrande que tu as donnée toi-même
à ton Église; accorde à tous ceux qui
vont partager ce pain et boire à cette
coupe d’être rassemblés par l’Esprit
Saint en un seul corps pour qu’ils
soient eux-mêmes dans le Christ une
vivante offrande à la louange de ta
gloire ».

La participation des fidèles consiste
avant tout à s’unir intérieurement au
sacrifice du Christ rendu présent sur
l'Autel grâce au ministère du prêtre
célébrant. On ne peut dire en aucune
manière que les fidèles «
concélèbrent » avec le prêtre[13] car
lui seul agit in persona Christi Capitis.
Mais ils participent à la célébration
du sacrifice par le sacerdoce
commun reçu au baptême. Cette
participation intérieure doit se
manifester dans la participation
extérieure : dans la communion (en
état de grâce), dans les réponses et
dans les prières que les fidèles
récitent avec le prêtre ; dans leurs



attitudes; et également, parfois, par
la réalisation de certains rites,
comme la proclamation des lectures
ou la prière des fidèles.

Pour ce qui concerne le Magistère
contemporain qu'il suffise de citer
maintenant ce texte du Catéchisme de
l’Église Catholique : « L’Eucharistie
est également le sacrifice de l'Église.
L'Église, qui est le corps du Christ,
participe à l'offrande de son Chef.
Avec Lui, elle est offerte elle-même
toute entière. Elle s’unit à son
intercession auprès du Père pour
tous les hommes. Dans l'Eucharistie,
le sacrifice du Christ devient aussi le
sacrifice des membres de son Corps.
La vie des fidèles, leur louange, leurs
souffrances, leur prière, leur travail,
sont unis à ceux du Christ et à sa
totale offrande, et acquièrent ainsi
une valeur nouvelle. Le sacrifice du
Christ présent sur l'autel donne à
toutes les générations de chrétiens la



possibilité d’être unis à son offrande
». (Catéchisme 1368).

La doctrine énoncée a une
importance fondamentale pour la vie
du chrétien. Tous les fidèles sont
appelés à participer à la sainte messe
par l’exercice de leur sacerdoce
royal, c'est-à-dire, avec l'intention
d'offrir leur propre vie sans tache au
Père, avec le Christ Victime
immaculée, dans un sacrifice
spirituel et existentiel, restituant par
l'amour filial et en action de grâces
tout ce qu'il ont reçu de Lui. De la
sorte, la charité divine - le courant
d'amour trinitaire qui opère dans la
célébration eucharistique -
transformera leur existence tout
entière.

Les fidèles doivent faire en sorte que
la sainte messe soit réellement centre
et racine de leur vie intérieure[14] en
ordonnant vers elle toute leur
journée, leur travail et toutes leurs



actions. C’est là une manifestation
capitale de l’âme sacerdotale. Sur
cette ligne Saint Josémaria nous
exhortait : « Un objectif pour ta lutte:
que le saint Sacrifice de l'Autel
devienne le centre et la racine de ta
vie intérieure; et toute ta journée
rendra un culte à Dieu (prolongation
de la Messe que tu as entendue,
préparation de la suivante); et un
culte qui se manifestera par des
oraisons jaculatoires, par des visites
au Saint-Sacrement, par l'offrande de
ton travail professionnel et de ta vie
de famille. »[15].

Les messes sans participation du
peuple, ont aussi un caractère public
et social. Leurs effets s'étendent à
tous les lieux et à tous les temps. De
là la grande convenance pour les
prêtres de célébrer tous les jours,
même quand il n'y a pas de
participation de fidèles[16].



2.Les fins et les fruits de la sainte
Messe

La sainte Messe, en tant qu'elle est
re-présentation sacramentelle du
sacrifice du Christ a les mêmes fins
que le sacrifice de la Croix[17]. Ces
fins sont : la fin latreutique (louer et
adorer Dieu le Père, par le Fils, dans
l'Esprit Saint); la fin eucharistique
(rendre grâce à Dieu pour la création
et la rédemption); la fin propitiatoire
(réparer devant Dieu pour nos
péchés et soulager les âmes du
Purgatoire); et la fin impétratoire
(demander à Dieu ses dons et ses
grâces). Cela s'exprime dans les
diverses prières qui font partie de la
célébration liturgique de
l'Eucharistie, spécialement dans le
Gloria, dans le Credo, dans les
diverses parties de l'Anaphore ou
Prière Eucharistique (Préface,
Sanctus, Épiclèse, Anamnèse,
Intercession, Doxologie finale), dans
le Notre Père et dans les prières



propres de chaque Messe : la
Collecte, la Prière sur les offrandes, la
Prière après la communion.

Par « fruits de la Messe » on entend
les effets que la vertu salvifique de la
Croix, rendue présente dans le
sacrifice eucharistique, génère chez
les hommes lorsqu'ils l’accueillent
librement, dans la foi, l’espérance et
l'amour envers le Rédempteur. Ces
fruits comportent essentiellement
une croissance dans la grâce
sanctifiante et dans la conformation
au Christ.

De tels fruits de sainteté ne se
produisent pas à l'identique chez
tous ceux qui participent au sacrifice
eucharistique ; ils dépendent du
degré d’insertion de chacun dans la
célébration liturgique selon la
mesure de sa foi et de sa dévotion.
Par conséquent participent d'une
manière diverse des fruits de la
sainte Messe : toute l'Église ; le prêtre



qui célèbre et ceux qui unis à lui
concourent à la célébration
eucharistique; ceux qui sans
participer à la messe, s’unissent
spirituellement au prêtre qui célèbre;
et ceux pour qui la messe est
appliquée qu’ils soient vivants ou
défunts[18].

Lorsqu'un prêtre reçoit une offrande
pour appliquer les fruits de la Messe
à une intention déterminée il a
l'obligation grave de le faire[19].

Ángel García Ibáñez

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église Catholique,
1356-1372.

Juan Pablo II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 11-20.

Benoît XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 6-15; 34-65.



Congrégation pour le culte divin et la
discipline des sacrements,
InstructionRedemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, 36-47;
48-79.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie 
L’Eucharistie, mystère de foi et
d’amour, in Quand le Christ passe,
83-94.

J. Ratzinger, Dieu nous est proche.
L’Eucharistie au cœur de l'Église,
Parole et Silence, 2003.

J. Echevarria, Vivre la Sainte Messe,
Le Laurier, Paris, 2010.

[1] Le Catéchisme de l’Église
Catholique l’exprime ainsi : « Le
sacrifice du Christ et le sacrifice de



l'Eucharistie sont un unique sacrifice
(Catéchisme, 1367).

[2] Dans cette même ligne, le 
Catéchisme de l'Église Catholique
affirme : « Dans la liturgie de l'Église,
le Christ signifie et réalise
principalement son mystère Pascal.
Durant sa vie terrestre, Jésus
annonçait par son enseignement et
anticipait par ses actes son mystère
Pascal. Quand son Heure est venue
(cf. Jn 13, 1 ; 17, 1), Il vit l’unique
événement de l’histoire qui ne passe
pas: Jésus meurt, est enseveli,
ressuscite d’entre les morts et est
assis à la droite du Père « une fois
pour toutes » (Rm 6, 10; He 7, 27; 9,
12). C’est un événement réel, advenu
dans notre histoire, mais il est
unique: tous les autres événements
de l’histoire arrivent une fois, puis ils
passent, engloutis dans le passé. Le
mystère Pascal du Christ, par contre,
ne peut pas rester seulement dans le
passé, puisque par sa Mort il a



détruit la mort, et que tout ce que le
Christ est, et tout ce qu’Il a fait et
souffert pour tous les hommes,
participe de l’éternité divine et
surplombe ainsi tous les temps et y
est rendu présent. L’événement de la
Croix et de la Résurrection demeure
et attire tout vers la Vie (Catéchisme,
1085).

[3] Le signe sacramentel de
l'Eucharistie ne cause rien de
nouveau, ne produit ni ne reproduit
la réalité rendue présente (il ne
renouvelle pas le sacrifice sanglant
de la Croix car le Christ est ressuscité
et « la mort n'a plus sur lui aucun
pouvoir (Rm 6,9), ni ne cause dans le
Christ rien qu’il ne possède déjà
pleinement et définitivement: il
n’exige pas de nouveaux actes
d'immolation et d'offrande
sacrificielle du Christ glorieux).
L'Eucharistie rend simplement
présente une réalité préexistante: la
personne du Christ – le Verbe



incarné, qui a été crucifié et qui est
ressuscité – et, en lui, l'acte sacrificiel
de notre rédemption. Le signe lui
donne seulement une nouvelle forme
de présence, sacramentelle, qui
permet, comme nous le verrons par
la suite, la participation de l'Église au
sacrifice du Seigneur.

[4] Dans ce sens le Concile Vatican II
affirme : « Chaque fois que le
sacrifice de la croix, par lequel "le
Christ, notre Pâque, a été immolé" (1 
Co 5,7), est célébré sur l’autel,
l'œuvre de notre rédemption se
réalise » (Constitution Lumen
Gentium, 3).

[5] Cf. Catéchisme 1368-1370

[6] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 7

[7] Cf. Prière Eucharistique de la 
Tradition Apostolique de saint
Hyppolyte, Anaphore de Addai et
Mari ; Anaphore de saint Marc.



[8] Cf. Missel Romain, Prière
Eucharistique I (Unde et memores et
Supra quæ) ; Prière Eucharistique III
(Memores igitur ; Respice, quæsumus
et Ipse nos tibi) ;des expressions
semblables se trouvent dans les
Prières II et IV.

[9] Cf. Saint Cyprien, Ep. 63, 13 : CSEL
3,71

[10] Saint Augustin, La cité de Dieu,
10, 6 : CCL 47, 279

[11] Saint Grégoire le Grand, 
Dialogues. 4, 61, 1 : Sources
Chrétiennes 265, 202

[12] Missel Romain, Prière
Eucharistique III : Respice, quæsumus
et Ipse nos tibi

[13] Cf. Pie XII, EncycliqueMediator
Dei : DS 3850 ; Congrégation pour le
Culte Divin et la Discipline des
sacrements, InstructionRedemptionis
Sacramentum, 42



[14] Cf. Saint Josémaria, Quand le
Christ passe, 87

[15] Saint Josémaria, Forge, 69

[16] Cf. Concile de Trente, Doctrine
sur le Saint Sacrifice de la Messe, ch.
6 : DS 1747 ; Concile Vatican II,
DécretPresbyterorum Ordinis, 13,
Jean Paul II ; Ecclesia de Eucharistia,
31 ; Benoît XVI, Ex. Ap.Sacramentum
caritatis, 80

[17] Cette identité des fins a son
fondement non seulement dans
l'intention de l'Église qui célèbre
mais surtout dans la présence
sacramentelle de Jésus-Christ lui-
même : en Lui sont encore actuelles
et opérantes les fins pour lesquelles il
a offert sa vie au Père (cf. Rm 8, 34 ;
He 7, 25)

[18] L’application dont nous parlons
–il s'agit d'une prière spéciale
d'intercession – n’engendre aucun
automatisme du salut ; à ces fidèles,



la grâce ne parvient pas de manière
mécanique, mais dans la mesure où
ils sont unis avec Dieu par la foi,
l'espérance et l'amour.

[19] Cf. CIC 945-958. Par cette
application particulière le prêtre qui
célèbre n'exclut pas des bienfaits du
sacrifice eucharistique les autres
membres de l'Église ni l'humanité
tout entière ; il inclut simplement
certains fidèles d'une manière
particulière.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/leucharistie-ii/
(25/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/leucharistie-ii/
https://opusdei.org/fr/article/leucharistie-ii/

	Thème 20 - L'Eucharistie (II)

