
opusdei.org

Lettre du Prélat
(octobre 2013)

Dans sa lettre du mois
d'octobre, le prélat de l'Opus
Dei commente l'article du Credo
"je crois en un seul baptême
pour le pardon des péchés".

24/10/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous protège !

Au cours des dernières semaines, à
l’invitation du Pape, une prière
persévérante pour la paix dans le
monde et dans les consciences s’est



élevée de bien des endroits vers le
Ciel. J’ai eu bien présente à l’esprit la
suggestion de saint Josémaria quand,
en 1952, il nous a incités à répéter
l’oraison jaculatoire Cor Iesu
Sacratissimum, dona nobis pacem !
Des années plus tard, il a ajouté : et
Misericors, afin que nous implorions
du Cœur très sacré et miséricordieux
de Jésus la paix pour le monde
entier : la paix spirituelle, qui
provient de la possession de Dieu,
mais aussi la paix entre tous les
hommes, en repoussant toute
inimitié et toute violence. Jean Paul II
et Benoît XVI ont eux aussi prié et
fait prier pour la paix du monde.

Comme le Saint-Père l’affirmait en
lançant son appel à une journée
mondiale de jeûne et de prière, il
serait vain de demander la paix dans
le monde si chacun ne s’efforçait pas
d’être et de rester en paix avec Dieu
dans son âme. Cette paix est le
résultat d’une lutte décidée contre le



péché. Au moment où nous priions
pour que cessent les guerres, les
rancœurs, les inimitiés, des mots que
saint Josémaria a écrits dans les
premières années de son activité
sacerdotale me sont revenus une fois
de plus en mémoire :

Un secret. — Un secret à crier sur les
toits : ces crises mondiales sont des
crises de saints. — Dieu veut une
poignée d’hommes « à lui » dans
chaque activité humaine. — Après
quoi… Pax Christi in regno Christi : la
paix du Christ dans le règne du Christ.
[1]

Ces réflexions, toujours actuelles,
prennent une signification toute
spéciale à la veille de la fondation de
l’Opus Dei. Le 2 octobre 1928, Dieu
notre Seigneur, dans sa miséricorde
infinie, a fait voir à saint Josémaria
qu’il voulait que tous les hommes se
rappellent leur vocation à la sainteté.
Au même moment, Il a déposé l’Opus



Dei dans les mains de notre
fondateur, dans son âme et dans son
cœur. Il lui a confié un chemin de
sanctification dans le travail
professionnel et les circonstances de
la vie ordinaire, lui accordant un
esprit et des moyens apostoliques
appropriés pour atteindre cet
objectif.

Quatre-vingt-cinq ans se sont écoulés
depuis lors et, par la bonté du Ciel,
l’Opus Dei accomplit la mission de
service de l’Église et des âmes pour
laquelle Dieu l’a voulu. Restons
toujours attentifs à bien seconder
cette mission que Dieu nous a
explicitement assignée. Notre
fondateur a écrit voici bien des
années que nous pouvons bien dire
sans vantardise que, avec l’Œuvre de
Dieu, les chemins divins de la terre
se sont ouverts sous une forme
vocationnelle [2] . Élevons notre
cœur en action de grâce envers la
Trinité Bienheureuse et envers notre



Mère, la Sainte Vierge, par qui toutes
les grâces du Ciel parviennent sur
terre. Demandons-nous en même
temps : Que puis-je faire de plus pour
que ce message pénètre plus
profondément dans mon cœur et
dans celui des autres ? N’est-il pas
vrai que je peux prier plus, offrir
plus de sacrifices, m’atteler avec plus
de dévouement et de droiture à mon
travail professionnel, chercher
davantage d’occasions de faire la
connaissance de nouvelles personnes
et de leur rendre service ?

Au cours des mois qui viennent de
s’écouler, nous avons médité sur le
mystère de l’Église qui est une,
sainte, catholique et apostolique.
Mais l’Église est également notre
mère. Elle est notre Sainte mère
l’Église . Le Saint-Esprit nous a
engendrés en elle à une vie nouvelle,
la vie des enfants de Dieu. En bonne
mère aimante, l’Église veille
constamment à ce que nous, ses



enfants, parvenions tous ensemble à
ne faire plus qu’un dans la foi et la
connaissance du Fils de Dieu, et à
constituer cet Homme parfait, dans la
force de l’âge, qui réalise la plénitude
du Christ. [3]

Toutefois, et c’est là une douleur
pénible, il y a des personnes, même
parmi les catholiques, qui parlent de
l’Église avec indifférence. Elles lui
imputent les défauts et les fautes de
ses enfants. Il est vrai que nous
sommes de pauvres personnes
enclines au péché. Malgré cela,
l’approche des Saints Pères et de
milliers d’âmes saintes que l’Église a
conduites jusqu’au Ciel était bien
différente. Saint Augustin, par
exemple, exhortait ainsi son
auditoire : « Aimons le Seigneur,
notre Dieu ; aimons son Église. Lui en
tant que Père, elle en tant que Mère.
» [4] Et saint Cyprien avait
catégoriquement proclamé deux
siècles plus tôt : « Nul ne peut avoir



Dieu pour Père qui n’a pas l’Église
pour mère. » [5]

Récemment, le Pape François a de
nouveau exposé cette vérité de notre
foi : « La foi est un cadeau, c’est un
don de Dieu qui nous est donné dans
l’Église et à travers l’Église. Et l’Église
nous donne la vie de foi dans le
Baptême : c’est le moment où elle
nous fait naître comme enfants de
Dieu. » [6] Le jour où nous avons été
régénérés par les eaux du baptême,
au nom et par la puissance de la Très
Sainte Trinité, est une date très
importante de notre vie. Demandons-
nous avec le Saint-Père : « Comment
est-ce que je vois l’Église ? Si je suis
aussi reconnaissant envers mes
parents parce qu’ils m’ont donné la
vie, suis-je reconnaissant à l’Église
parce qu’elle m’a engendré dans la
foi à travers le baptême ? » [7] Dans
l’Opus Dei, grâce à Dieu et aux
dispositions prises par saint
Josémaria, nous conservons une



conscience vive de cette réalité, qui
nous comble de gratitude. Car l’Opus
Dei, comme Paul VI l’a écrit à notre
fondateur un 1er octobre, est né à
notre époque « comme une
expression vigoureuse de la jeunesse
pérenne de l’Église » [8] . En union
avec notre saint fondateur, et avec
tant de fidèles de l’Opus Dei qui sont
déjà au paradis, nous nous
exclamons : Quelle joie que de
pouvoir dire du tréfonds de mon âme :
J’aime ma mère, la sainte Église ! [9]

Dans la continuité de ce que je vous
ai écrit ci-dessus, poursuivons
maintenant nos réflexions sur le
Credo en fixant aujourd’hui notre
attention sur l’article suivant : Je
reconnais un seul baptême pour le
pardon des péchés. [10] Ce n’est pas
sans raison que cet article se trouve à
la fin du Credo : « Le Symbole des
apôtres lie la foi au pardon des
péchés à la foi en l’Esprit Saint, mais
aussi à la foi en l’Église et en la



communion des saints. C’est en
donnant l’Esprit Saint à ses apôtres
que le Christ ressuscité leur a conféré
son propre pouvoir divin de
pardonner les péchés : “Recevez
l’Esprit Saint. Ceux à qui vous
remettrez les péchés, ils leur seront
remis ; ceux à qui vous les
retiendrez, ils leur seront
retenus.” (Jn 20, 22–23) » [11]

L’Église conserve en plénitude en son
sein les moyens de sanctification
institués par Jésus-Christ. Les paroles
prononcées par notre Seigneur et les
actes qu’il a accomplis au cours de sa
vie terrestre avaient un contenu
profondément salvifique. Nous ne
sommes donc pas surpris, cela nous
semble même logique, de voir les
foules s’approcher de Jésus avec le
désir de l’entendre et de le toucher, 
parce que de lui sortait une force qui
les guérissait tous [12] . Ces paroles et
ces actes annonçaient et anticipaient
l’efficacité de son mystère pascal, par



lequel il devait vaincre
définitivement le démon, le péché et
la mort. Ils préparaient ce qu’il allait
transmettre à l’Église une fois que
tout aurait été accompli. « Les
mystères de la vie du Christ sont les
fondements de ce que, désormais,
par les ministres de son Église, le
Christ dispense dans les sacrements,
car “ce qui était visible en notre
Sauveur est passé dans ses
mystères”. » [13]

Les sacrements confèrent la grâce
qu’ils signifient. Que sont les
sacrements — écrivait saint
Josémaria en 1967 — , si ce n’est des
traces de l’incarnation du Verbe divin,
une claire manifestation de la façon
que Dieu — personne d’autre que lui
ne pouvait le faire — a choisie et
déterminée pour nous sanctifier et
nous conduire au Ciel, des
instruments sensibles dont le Seigneur
se sert pour nous conférer réellement



la grâce, selon ce que chacun d’eux
signifie ? [14]

Comme nous devons être
reconnaissants envers notre Sainte
Mère l’Église de conserver et de nous
offrir ce trésor en pleine fidélité à
Jésus-Christ ! Et comme nous devons
le protéger et le défendre dans toute
son intégrité ! Nous rendons tout
particulièrement grâce à Dieu pour
notre baptême, qui nous a introduits
dans la grande famille de ses enfants.
Il est d’une importance capitale de
recevoir ce sacrement au plus tôt, car
pour obtenir le salut il est nécessaire
de le recevoir, ou en avoir le désir, au
moins implicite. Jésus a annoncé à
Nicodème : À moins de renaître d’eau
et d’Esprit, nul ne peut entrer au
Royaume de Dieu. [15] Certes, comme
l’expose la doctrine de l’Église,
l’Esprit Saint peut agir et, de fait, agit,
y compris en dehors des limites
visibles de l’Église. Mais Dieu a lui-
même établi que le moyen ordinaire



de participer à la mort et à la
résurrection du Christ, par qui nous
sommes sauvés, est le fruit de
l’incorporation à l’Église par le
baptême. C’est pourquoi « la pratique
de baptiser les petits enfants est une
tradition immémoriale de l’Église » 
[16] . Nous lisons aussi dans le 
Catéchisme de l’Église Catholique : «
La pure gratuité de la grâce du salut
est particulièrement manifeste dans
le baptême des enfants. L’Église et les
parents priveraient dès lors l’enfant
de la grâce inestimable de devenir
enfant de Dieu s’ils ne lui conféraient
le baptême peu après la naissance. » 
[17] Et de conclure : « Les parents
chrétiens reconnaîtront que cette
pratique correspond aussi à leur rôle
de nourricier de la vie que Dieu leur
a confiés. » [18]

Non seulement le baptême pardonne
les péchés et infuse la grâce
première, mais il est aussi la porte
d’accès aux autres sacrements. Il



permet ainsi que les chrétiens
ressemblent de plus en plus à Jésus-
Christ jusqu’à parvenir à s’identifier
à lui. Chez tous les baptisés, enfants
et adultes, la foi, l’espérance et la
charité doivent croître après le
baptême. Ceci se réalise dans l’Église
qui est, nous l’avons relevé, la
dépositaire des moyens de salut. C’est
ce que le Pape rappelait le mois
dernier dans une de ses catéchèses.
Une mère, disait-il, « ne se limite pas
à donner la vie, elle aide avec un
grand soin ses enfants à grandir, elle
les allaite, elle les nourrit, elle leur
enseigne le chemin de la vie, elle les
accompagne toujours de ses
attentions, de son affection, de son
amour, même quand ils sont grands.
Et en cela, elle sait aussi corriger,
pardonner, comprendre, elle sait être
proche dans la maladie, dans la
souffrance… » [19] L’Église se
comporte pareillement envers les
enfants qu’elle a engendrés par le
baptême : « Elle accompagne notre



croissance en transmettant la Parole
de Dieu […] et en administrant les
sacrements. Elle nous nourrit avec
l’Eucharistie, elle nous apporte le
pardon de Dieu à travers le
sacrement de la pénitence, elle nous
soutient au moment de la maladie
avec l’onction des malades. L’Église
nous accompagne pendant toute
notre vie de foi, pendant toute notre
vie chrétienne. » [20]

Comme la miséricorde de Dieu notre
Père est grande ! Sachant que nous
sommes faibles et que, en dépit de
notre bonne volonté, nous tombons
continuellement dans des péchés et
des fautes, il a confié à son Église le
sacrement du pardon « pour tous les
membres pécheurs de son Église ;
avant tout pour ceux qui, après le
baptême, sont tombés dans le péché
grave et qui ont ainsi perdu la grâce
baptismale et blessé la communion
ecclésiale » [21] . Ce sacrement
pardonne aussi les péchés véniels et



les fautes ; il infuse des forces neuves
pour la lutte intérieure et se présente
à nous, comme le disaient les Pères
de l’Église, comme « la seconde
planche [de salut] après le naufrage
qu’est la perte de la grâce » [22] .

Je me souviens du grand amour de
saint Josémaria pour le sacrement de
la réconciliation, le sacrement de la
joie comme il aimait l’appeler, et de
la façon dont il encourageait à le
recevoir fréquemment, invitant à
faire un apostolat de la confession
constant. Je me limite maintenant à
reproduire quelques paroles qu’il
adressait à de nombreuses personnes
au cours d’une de ses catéchèses.

Allez vous confesser ! Allez vous
confesser, vous confesser, vous
confesser ! Le Christ a prodigué sa
miséricorde aux créatures. Les choses
ne vont pas bien parce que nous
n’avons pas recours à Lui, pour nous
laver, pour nous purifier, pour nous



enflammer. On se lave beaucoup, on
fait beaucoup de sport… Très bien,
c’est magnifique ! Et le sport de
l’âme ? Et ces douches qui nous
lavent, nous purifient et nous
enflamment ? Pourquoi ne venons-
nous pas recevoir cette grâce de
Dieu ? Allez, allez ! Au sacrement de la
pénitence et de la sainte communion.
Mais ne vous approchez pas de la
communion si vous n’êtes pas sûrs de
la propreté de votre âme. [23]

Il insistait, disant en une autre
occasion :

Mes enfants, amenez à la confession
vos amis, les membres de votre
famille, les gens que vous aimez.
Qu’ils n’aient pas peur. S’ils doivent
couper quelque chose, ils le couperont.
Dites-leur qu’il ne suffit pas d’avoir
recours une seule fois à la confession,
qu’ils auront besoin d’y aller souvent,
fréquemment ; tout comme quand l’on
arrive à un certain âge, ou quand une



maladie se présente, on ne va pas une
seule fois chez le médecin, mais
souvent ; on le consulte fréquemment,
il prend la tension et prescrit des
analyses. Eh bien !, il en va de même
avec l’âme […]. Le Seigneur attend
beaucoup de gens, pour qu’ils
prennent un bon bain dans le
sacrement de la pénitence ! Et il leur a
préparé un grand banquet, celui des
noces, celui de l’Eucharistie ; l’anneau
de l’alliance, de la fidélité et de l’amitié
à jamais. Qu’ils aillent se confesser !
[…] Que beaucoup de monde
s’approche du pardon de Dieu ! [24]

Le 6, nous célébrerons l’anniversaire
de la canonisation de saint
Josémaria. Ce jour-là, l’appel à la
sainteté dans la vie ordinaire a
résonné avec une force renouvelée
dans l’Église et dans le monde. Nous
avons là une magnifique occasion de
le répéter à l’oreille de beaucoup de
gens, et de les inviter à s’approcher
du sacrement de la miséricorde



divine. Le 26, ce sera aussi
l’anniversaire de la consécration de
l’Opus Dei au Cœur très sacré et
miséricordieux de Jésus, réalisée par
notre fondateur en 1952. Il a voulu
que cette consécration soit
renouvelée chaque année en la
solennité du Christ-Roi.

Je m’arrête là. Demeurons très unis
aux intentions du Pape, en priant
tous les jours pour tout ce qu’il porte
dans son cœur, ainsi que pour ses
collaborateurs dans le gouvernement
de l’Église, pour la paix des
consciences et pour la paix dans le
monde entier. Avançons tous bien
unis les uns aux autres, en faisant
chaque jour davantage d’efforts.
Nous ne devons pas laisser passer
une journée sans avoir prié en ce
sens.

Je vous bénis avec toute mon
affection.

Votre Père,



+ Xavier

Rome, le 1er octobre 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ
Crucis et Operis Dei [1] Saint
Josémaria, Chemin , n° 301.

[2] Saint Josémaria, Lettre 15 août
1953 , n° 12.

[3] Ép 4, 13.

[4] Saint Augustin, Discours sur les
Psaumes 88, 2, 14 (PL 37, 1140).

[5] Saint Cyprien, Sur l’unité de
l’Église catholique , 6 (PL 4, 519).

[6] Pape François, Discours de
l’audience générale, 11 septembre
2013.

[7] Ibid. [8] Paul VI, Chirographe à
saint Josémaria , 1er octobre 1964.

[9] Saint Josémaria, Chemin , n° 518.



[10] Missel Romain, Symbole de
Nicée–Constantinople.

[11] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 976.

[12] Lc 6, 19.

[13] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 1115. Cf. Saint Léon le
Grand, Sermon 74, 2 (PL 54, 398).

[14] Saint Josémaria, Lettre 19 mars
1967 , n° 74.

[15] Jn 3, 5.

[16] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 1252.

[17] Ibid. , n° 1250. Cf. CIC c. 867.

[18] Ibid. , n° 1251.

[19] Pape François, Discours de
l’audience générale, 11 septembre
2013.



[20] Ibid. [21] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 1446.

[22] Ibid. , citant le concile de Trente
et Tertullien.

[23] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 2 juillet 1974.

[24] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 6 juillet 1974.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
octobre-2013/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-octobre-2013/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-octobre-2013/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-octobre-2013/

	Lettre du Prélat (octobre 2013)

