opusdei.org

Lettre du Prélat
(janvier 2016)

Sainte Marie, Méere de Dieu,
Meére de I'Eglise, Mére de
Miséricorde... Le Prélat de
I'Opus Dei décline ces titres
dans sa premiére lettre de 2016
pour nous aider a entrer dans
le Jubilé de la Miséricorde
proclamé par 1'Eglise.

06/01/2016

Mes tres chers enfants, que Jésus
vous garde !



Nous nous remplissons de joie en
lisant dans I’antienne d’ouverture de
la messe d’aujourd’hui : Salve, sancta
Parens... ; Salut, 6 sainte Mere, toi qui
as enfanté un roi qui gouverne le ciel
et la terre pour les siecles des
siecles[1]. Quelle joie de confesser
notre foi en la Maternité divine de
Marie. Sa Maternité est la source des
autres privileges dont la Trinité a
parée Notre-Dame. Dieu I’a créée
immaculée et I’a comblée de graces
pour que son corps virginal soit en
quelque sorte prédisposé a
engendrer en sa chair le Fils de
Dieu[2]. Quelle merveille ! Nous
pouvons vraiment dire a la Mére de
Dieu et notre Mere : Dieu seul est au-
dessus de vous ![3]

C’est a Epheése, en 431, que fut
proclamé le dogme de « Marie, Mére
de Dieu ». L’histoire nous a conservé
des témoignages de lallégresse des
chrétiens face a ces décisions claires,
nettes, qui réaffirmaient ce qu’ils



croyaient tous[4] rappelle saint
Josémaria dans I'une de ses
homélies. Il y reprend des paroles de
saint Cyrille d’Alexandrie, lequel
avait joué un grand role dans cette
assemblée cecuménique : « Le peuple
tout entier de la ville d’Ephése, des
premieres heures du matin jusqu’a la
nuit, demeura anxieux dans l’attente
de la résolution... Quand il sut que
I’auteur des blasphémes avait été
déposé, nous commencames tous a
I'unisson a glorifier Dieu et a
acclamer le Synode, parce que
I'ennemi de la foi était tombé. A
peine sortis de I’église, nous fimes
accompagnés avec des torches
jusqu’a nos demeures. C’était de

nuit : toute la ville était joyeuse et
illuminée »[5]. Puis saint Josémaria
poursuit : voila ce qu’écrit saint
Cyrille et je ne puis nier que, méme a
seize siécles de distance, cette réaction
de piété m’impressionne
profondément[6].



Je me souviens encore de ce jour ou
nous sommes allés a Lorette en 1971.
Nous n’avons pas pu entrer dans la
maison de ’Annonciation qui était
fermée, mais saint Josémaria s’est
mis a genoux, agrippé aux barreaux
de la grille, tandis qu’il disait : Mere,
ma Meére et notre Mere ! Il a
manifesté la son amour, et celui de
ses filles et de ses fils de tous les
temps. Nous avions un peu mal au
coeur en arrivant a la basilique, a
cause de la route, pleine de virages,
mais cela ne fut nullement un
obstacle pour sa priére et sa
reconnaissance envers la Mere du
Ciel.

Mere de Dieu ! s’exclamaient aussi
les chrétiens d’Ephése, débordant de
joie a la proclamation de cette vérité.
Et aujourd’hui nous confessons la
meéme chose. Salve, sancta Parens...,
Salut, sainte Mére de Dieu !... La
premiere priere mariale qui nous
soit parvenue est une demande



adressée a la Vierge par les chrétiens
d’Egypte, au III° siecle. IIs
I'invoquaient comme Mére de Dieu :
Sub tuum preesidium confugimus,
Sancta Dei Genitrix... Nous avons
recours a votre protection, sainte
Meére de Dieu. Ne rejetez pas les
prieres que nous vous adressons
dans nos besoins, mais délivrez-nous
toujours de tous les dangers, 0 Vierge
glorieuse et bénie[7]. Saint Josémaria
la récitait tous les jours, certain du
Refuge qu’offraient les bras de Sainte
Marie.

Veuille Dieu notre Seigneur que cette
méme foi briile en nos cceurs et que
s’éléve de nos lévres un chant d’action
de graces : parce que la Trés Sainte
Trinité, en ayant choisi Marie pour
Mere du Christ, Homme comme nous,
a placé chacun d’entre nous sous sa
protection maternelle. Elle est Mere
de Dieu et notre Meére[8].



Dans la premiére lecture de la Messe,
la liturgie consigne la formule par
laquelle Dieu lui-méme demande a
Moise de bénir le peuple de
I’ancienne Alliance : Que le Seigneur
te bénisse et te garde ! Que le Seigneur
fasse briller sur toi son visage, qu’il te
prenne en grace ! Que le Seigneur
tourne vers toi son visage, qu’il
t’apporte la paix[9]. Cette bénédiction
s’est pleinement réalisée en Notre
Dame. Le Pape en parle dans une
homélie : aucune créature n’a vu
briller sur elle le visage de Dieu
comme Marie, qui a donné un
visage humain au Verbe éternel, de
sorte que tous puissent le
contempler[10]. Ces mots nous
aident a mettre en perspective la
nouvelle année, quelques semaines
apres le début du Jubilé. Ils
constituent une invitation a
parcourir les prochains mois sous la
sainte protection de Notre Dame,
Mater misericordice, comme nous le
disons dans le Salve. Nous voyons



dans la Vierge la créature qui a le
plus abondamment expérimenté la
miséricorde divine, car elle a
accuelilli en son sein le Fils unique de
Dieu. C’est elle qui a le mieux
répondu a cette profusion d’amour :
voici la servante du Seigneur ; que
tout m’advienne selon ta parole[11].

Cette réponse, ancilla Domini,
manifeste la compléte disponibilité
de Notre Dame, son abandon humble
et docile a la Parole de Dieu, pour se
mettre au service de la rédemption.
En vertu de sa maternité virginale
elle a ressenti constamment le poids
de I’humanité, en considérant ce que
I’ange Gabriel lui disait de la part de
Dieu : voici que tu vas concevoir et
enfanter un fils ; tu lui donneras le
nom de Jésus. Il sera grand, il sera
appelé Fils du Trés-Haut ; le Seigneur
Dieu lui donnera le trone de David son
peére ; il régnera pour toujours sur la
maison de Jacob, et son régne n’aura
pas de fin[12].



Elle a ressenti non seulement le poids
de ’humanité mais aussi celui de
’Eglise. Mater Ecclesice ! Elle est
Mere du Corps mystique du Christ,
qui est ’Eglise. Grice a sa priére,
’Eglise naissante réalisa de maniére
visible son unité substantielle, autour
de Pierre et des autres apOtres, dans
I’attente de la venue de I’Esprit-
Saint[13]. Par sa médiation
maternelle, Marie a pris soin et
continue de prendre soin de I’Epouse
du Christ, ainsi que de chacun de ses
membres. Membres du Christ !
Prions davantage pour que croisse
I'unité, spécialement avec le
successeur de Pierre et les
successeurs des autres apotres.

La dévotion mariale est le meilleur
chemin pour découvrir le visage
miséricordieux de Dieu notre Pere,
qui resplendit dans le Verbe incarné.
I1 est important d’ouvrir notre cceur
a la miséricorde divine. Cela est
nécessaire en tout temps, notamment



de nos jours. A notre époque de
profonds changements, I’Eglise est
appelée a offrir sa contribution
particuliere, en rendant visibles
les signes de la présence et de la
proximité de Dieu. Et le jubilé est
un temps favorable pour nous
tous, car en contemplant la Divine
miséricorde, qui franchit toute
limite humaine et qui resplendit
sur I’obscurité du péché, nous
pouvons devenir des témoins plus
convaincus et efficaces[14].

En début d’année, les gens dressent
souvent un bilan de ’'année écoulée,
et, a la lumiére de cet examen, ils se
fixent des objectifs pour celle a venir.
En élevant au plan surnaturel cette
facon de faire, il parait évident qu’il
faut aborder les douze prochains
mois avec le désir saint et urgent de
renouveler nos efforts
d’identification a Jésus-Christ. Le
meilleur moyen consiste a aller vers
notre Mere : C’est toujours par



Marie que l’on va et que ’on «
revient » a Jésus[15]. Marie nous
conduit toujours vers son Fils,
comme elle I’a fait avec les serviteurs
des noces de Cana, a qui elle
indique : Tout ce qu’il vous dira,
faites-le[16]. En méme temps, la
contemplation du visage de Jésus
dans ’Evangile nous pousse & nous
exclamer avec la spontanéité et
I’admiration de cette femme dont
parle 'Evangile : Heureuse la mére
qui t’a porté en elle, et dont les seins
t’ont nourri[17]!

On compare souvent la nouvelle
année a un livre aux pages blanches,
que chacun devra remplir au fil du
temps. Le 1% janvier 1980 le
bienheureux Alvaro del Portillo
disait : « Remercions Dieu de ses
innombrables bienfaits et
présentons-lui notre contrition.
Prenons de bonnes résolutions et
luttons pour les accomplir.



Poursuivons ’expansion de ’CEuvre
de tous cOtés[18] ! »

Je vous propose cet objectif pour
I’année qui commence. Don Alvaro
suggeérait de « remplir les pages de ce
livre, que ’on ouvre aujourd’hui,
avec la fraicheur et la délicatesse que
’'on mettait au Moyen-Age pour
orner d’enluminures les parchemins,
qui sont merveilleux, avec une
calligraphie parfaite, sans ratures. Et
puisqu’il y aura des taches — a cause
de notre nature déchue et de nos
miseres —, ayons le courage de les
reconnaitre et de les enlever. Et
comment ? Etant humble, et en ayant
recours au sacrement de la Pénitence
»[19].

Chercher le remede a nos fautes est
un réflexe d’amour. Nous devons
pour cela profiter du moyen
nécessaire, voire indispensable,
qu’est ’examen de conscience.
Comme I’écrivait saint Josémaria, a



propos des examens de conscience, st
le premier homme ne le pratiquait pas
déja, le premier chrétien l’a inventé :
probet autem seipsum homo (1 Co11,
28), que ’homme s’examine, disait
I’Apotre aux Corinthiens. Méme les
paiens honnétes ont fait cet examen
intérieur. N'importe quelle marchande
de marrons chauds qui vend sa
pauvre marchandise pres du Tibre,
fait le compte de ce qu’elle a gagné en
fin de journée, de ce que les marrons
lui ont cotuité, et du temps qu’elle a
passé a les vendre (...) : ce bilan,
toutes les créatures lont toujours
pratiqué, des lors qu’elles ont du
discernement ou un intérét pour les
choses de Dieu ou les choses de la
terre[20].

Je vous suggere, moi aussi, de ne pas
négliger cette connaissance
quotidienne de ’ame a la lumieére de
Dieu. Comme l'affirmait saint
Josémaria, quelques minutes
suffisent, avant de se coucher, mais



avec constance, jour apres jour.
Naturellement, a certaines occasions
—avant de recevoir le sacrement de
Pénitence, ou un jour de récollection,
ou lors d’'un anniversaire marquant —
il sera bon de faire un examen plus
attentif. Dans tous les cas, il convient
d’invoquer I’Esprit-Saint, pour qu’ll
nous accorde sa lumiere, et de
conclure par un acte de douleur et
par une résolution pour le
lendemain. Nous corrigerons ainsi
notre conduite, et nos actes de
contrition effaceront les taches que
nous avons pu faire sur le livre de
notre vie.

En ces jours de féte, puis tout au long
de ’année, « il est important que
nous rentrions en nous-meémes, et
que nous fassions sincérement une
révision de vie. Laissons-nous
éclairer par un rayon de la lumiere
qui vient de Bethléem, la lumiere de
celui qui est “le plus Grand” et qui



s’est fait petit, “le plus Fort”, et qui
s’est fait faible »[21].

Demandons a Dieu que beaucoup
d’ames profitent de 'indulgence
jubilaire de cette Année de la
miséricorde, apres avoir recu le
pardon de Dieu dans la Confession. Il
y a quel-ques semaines, le Pape s’est
a nouveau référé a ce sacrement. Un
signe important du jubilé - disait-il
— est égalementla Confession.
S’approcher du sacrement avec
lequel nous sommes réconciliés
avec Dieu équivaut a faire
Pexpérience directe de sa
miséricorde[22].

Ne manquez pas de prier pour mes
intentions : 'Eglise, le Pape et ses
collaborateurs, la paix du monde,
toutes les ames. Et recourrons pour
cela a I'intercession de la Mére de
Dieu. Demandons-lui que la douceur
de son regard nous accompagne en
cette Année Sainte, afin que tous



puissent redécouvrir la joie de la
tendresse de Dieu[23]. Qu’elle fasse
germer dans les ames, les familles et
les nations, la semence de ’amour
miséricordieux que son Fils Jésus
répand par le monde entier.
Souvenons-nous que, pour garder la
présence de Dieu pendant la journée,
saint Josémaria répétait chaque jour
avec une piété renouvelée, pendant
de longues périodes, cette
invocation : Mere, ma Meére !

Je vous bénis avec toute mon
affection et vous souhaite une année
2016 féconde en ceuvres d’amour de
Dieu et d’apostolat.

Votre Pére
+ Xavier
Rome, le 1* janvier 2016

Copyright © Preelatura Sanctae
Crucis et Operis Dei



[1] Missel Romain, Solennité de
Sainte Marie, Meére de Dieu, Antienne
d’ouverture.

[2] Cf. Saint Thomas d’Aquin,
Commentaire de ’Evangile de saint
Jean, Ch. 1, lect. 10.

[3] Saint Josémaria, Chemin, n° 496.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.

[5] Saint Cyrille d’Alexandrie, Lettres,
24 (PG 77, 138).

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.

[7] Priere Sub tuum preesidium.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
275.



[9] Missel Romain, Solennité de
Sainte Marie, Meére de Dieu, Premiere
lecture (ND 6, 24-26).

[10] Pape Francois, Homélie en la
Solennité de Marie, Meére de Dieu, 1%
janvier 2015.

[11] Lc 1, 38.
[12] Ibid., 31-33.
[13] Cf. Ac1,14; 2, 1-4.

[14] Pape Francois, Discours de
l’audience générale du 9 décembre
2015.

[15] Saint Josémaria, Chemin, n° 495.
[16] Jn 2, 5.
[17] Lc 11, 27.

[18] Bienheureux Alvaro del Portillo,
Notes prises au cours d’une réunion
de famille, 1 janvier 1980.



[19] Ibid.

[20] Saint Josémaria, Lettre, 29
septembre 1957, n° 71.

[21] Benoit XVI, Allocution lors de
I’Angélus du 4 décembre 2011.

[22] Pape Francois, Discours de
I’audience générale du 16 décembre
2015.

[23] Pape Frangois, Bulle
Misericordiae Vultus, 11 avril 2015,
ne° 24.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
janvier-2016/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2016/

	Lettre du Prélat (janvier 2016)

