
opusdei.org

Lettre du Prélat
(janvier 2012)

Mgr Echevarria nous invite à
rendre grâce pour l'année
écoulée, et à regarder celle qui
commence avec une grande
espérance.

06/01/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

En chantant hier le Te Deum dans
l’église prélatice Sainte-Marie-de-la-
Paix, devant le saint-sacrement, nous
rendions grâce à la très Sainte Trinité



pour tous les bienfaits qu’Elle nous a
accordés au long de l’année écoulée.
Je me suis senti très uni au pape et à
toute l’Église, spécialement à
chacune et à chacun d’entre vous, et
aux innombrables coopérateurs et
amis de la Prélature. J’ai vu et
entendu la façon dont notre Père
récitait cette hymne, cherchant à
s’unir au chant de louange de toute
la création à son Dieu. Tous les
matins, après la messe, en retirant
ses ornements sacerdotaux, il la
récitait avec une immense dévotion,
très uni à ses filles et à ses fils.

En cette période de Noël et toujours,
il est normal que notre action de
grâce s’élève vers le Ciel avec plus
d’intensité, et d’abord pour
l’Incarnation et la naissance de notre
Seigneur Jésus-Christ. Ce don est le
fondement pérenne de notre
gratitude, de notre louange, de notre
adoration d’un Dieu qui ne cesse de



nous aimer à la folie et qui nous le
manifeste sans cesse.

Le début de la nouvelle année doit
nous aider à penser davantage à
cette preuve de l’amour divin. Les
Pères de l’Église et tous les saints, au
cours de l’histoire, étaient remplis
d’admiration en considérant qu’avec
la naissance du Christ, l’Éternel était
entré dans le temps, l’Immense
s’était fait petit en assumant notre
condition humaine limitée. Saint
Augustin se demande : « Dieu aurait-
Il pu nous accorder une plus grande
grâce ? Il avait un Fils unique, et Il
L’a fait Fils de l’homme, afin que le
fils de l’homme devînt fils de Dieu.
Cherche où est ton mérite, la raison
de cette grâce, la justice de ce don. Et
tu verras qu’il n’y a rien qui ne soit
pure gratuité. » [1]

Notre émerveillement et notre
reconnaissance s’accroissent encore
plus si nous pensons que Dieu ne



nous a pas fait ce cadeau seulement
pour un temps ou pour une époque
déterminés, mais pour toujours. «
L’Éternel est entré dans les limites du
temps et de l’espace, pour rendre
possible “aujourd’hui” la rencontre
avec Lui. Les textes liturgiques de
Noël nous aident à comprendre que
les événements du salut opérés par le
Christ sont toujours actuels, qu’ils
concernent chaque homme et tous
les hommes. Lorsque nous écoutons
ou prononçons, lors des célébrations
liturgiques, cet “aujourd’hui un
Sauveur nous est né”, nous n’avons
pas recours à une vaine expression
conventionnelle, mais nous
entendons que Dieu nous offre
“aujourd’hui”, maintenant, à moi, à
chacun d’entre nous, la possibilité de
Le reconnaître et de L’accueillir,
comme le firent les pasteurs à
Bethléem, pour qu’Il naisse aussi
dans notre vie et qu’Il la renouvelle,
l’éclaire, la transforme par sa Grâce,
par sa Présence. » [2]



À la lumière du dessein amoureux de
Dieu envers l’humanité tout entière
et envers chacun de nous, les
événements de l’année qui vient de
s’achever acquièrent leur véritable
dimension : la santé et la maladie, les
succès et les échecs, les événements
heureux ou douloureux, ceux que
nous jugeons bons et ceux qui nous
paraissent moins bons… Comme
notre fondateur a bien su l’exprimer
dans ce point de Chemin , quand il
nous exhorte à élever notre cœur
vers Dieu en action de grâces, et
souvent dans la journée. — Parce qu’Il
te donne ceci ou cela. — Parce qu’on
t’a humilié. — Parce que tu ne
possèdes pas ce dont tu as besoin, ou
parce que tu le possèdes. Parce que sa
Mère, qui est aussi ta Mère, Il l’a
voulue si belle. — Parce qu’Il a créé le
soleil et la lune, et cet animal et cette
plante. — Parce qu’Il a donné à celui-
ci d’être éloquent et à toi de
bredouiller… Remercie-Le de tout,
parce que tout est bon. [3]



Il est vrai que les drames et les
souffrances abondent dans notre
monde : catastrophes naturelles qui
ôtent la vie à des milliers de
personnes ; foyers de guerre et de
violence en de nombreux endroits ;
maladies et carence de biens de
première nécessité en
d’innombrables lieux de la terre ;
divisions et rancœurs dans les
familles et dans les peuples… À quoi
il faut maintenant ajouter la crise
économique profonde qui affecte
nombre de pays, où tant d’hommes et
de femmes se retrouvent au
chômage.

Toutefois, si la raison n’arrive pas à
comprendre le motif de ces
situations, la foi nous assure que
notre époque « contient désormais et
de manière définitive et ineffaçable
la nouveauté joyeuse et libératrice
du Christ sauveur […]. Noël nous fait
retrouver Dieu dans la chair humble
et faible d’un enfant. N’y a-t-il pas ici



une invitation à retrouver la
présence de Dieu et de son amour
qui donne le salut, également
pendant les brèves et difficiles
heures de notre vie quotidienne ?
N’est-ce pas là une invitation à
découvrir que notre temps humain
— même dans les moments difficiles
et sombres — est sans cesse enrichi
par les grâces du Seigneur, ou mieux
par la Grâce que constitue le
Seigneur Lui-même ? » [4]

Souvenons-nous, mes enfants, des
innombrables bienfaits que nous
avons reçus ces derniers mois. Nous
pouvons les méditer dans l’intimité
de notre prière. Malgré notre
petitesse personnelle, ce fut une
année de plus de fidélité à notre
vocation chrétienne dans l’Église, en
suivant l’esprit de l’Œuvre. Nous
pouvons énumérer beaucoup
d’autres bienfaits : les fruits
spirituels d’un travail offert à Dieu et
réalisé dans un esprit de service des



âmes ; les personnes qui, grâce à
l’exemple et à la parole des enfants
de Dieu, se sont approchées de
l’intimité du Seigneur ou L’ont
découvert dans la trame de leur
existence ordinaire ; le début du
travail apostolique stable des fidèles
de la Prélature dans de nouveaux
pays et sa consolidation dans
d’autres ; l’appel divin à le servir
dans l’Opus Dei que le Seigneur a
adressé à beaucoup de personnes
dans le monde entier ; l’émotion
intérieure profonde, les conversions
et les vocations à un don de soi total
en suivant les chemins spirituels les
plus variés que le Seigneur a
suscitées à l’occasion de la dernière
Journée Mondiale de la Jeunesse. Et
tant d’autres bienfaits dans la vie
personnelle, familiale et sociale, que
chacun doit découvrir et dont il doit
remercier Dieu.

En présence de ce panorama sans
frontières, nous pouvons faire nôtre



la prière que saint Josémaria récita
d’innombrables fois, notamment
pendant les dernières années de sa
vie : Sancte Pater, omnipotens,
æterne et misericors Deus, Beata
Maria intercedente, gratias tibi ago
pro universis beneficiis tuis etiam
ignotis [5] ; Père Saint, Dieu tout-
puissant, éternel et miséricordieux,
par l’intercession de la bienheureuse
Vierge Marie je te remercie de tous
tes bienfaits, y compris ceux que je
ne connais pas. De fait, ces derniers,
inaperçus, sont plus nombreux que
ceux que nous connaissons. Qui
pourra dire le nombre de fois que le
Seigneur, dans sa providence
paternelle, nous a délivrés de
dangers de l’âme et du corps ? Qui
pourra énumérer les grâces que la
très Sainte Vierge nous a obtenues au
cours de ces mois ?

C’est pourquoi il est normal, aussi
bien du point de vue naturel que
surnaturel, que nous cherchions à



maintenir une attitude constante
d’action de grâce. Comme saint
Josémaria nous y exhortait au début
d’une nouvelle année : Ut in
gratiarum semper actione
maneamus ! Soyons toujours dans
une continuelle action de grâce à Dieu,
pour tout : pour ce qui semble bon et
pour ce qui semble mauvais, pour le
doux et pour l’amer, pour le blanc et
pour le noir, pour le petit et pour le
grand, pour ce qui est peu et pour ce
qui est beaucoup, pour ce qui est
temporel et pour ce qui a une portée
éternelle. Rendons grâce à Notre
Seigneur pour tout ce qui s’est produit
cette année, et aussi en un certain
sens pour nos infidélités, car nous les
avons reconnues et elles nous ont
amenés à demander pardon à Dieu, et
à prendre la résolution, qui fera
beaucoup de bien à notre âme, de ne
plus jamais Lui être infidèles. [6]

Tournons maintenant notre regard
vers l’année qui commence. Que de



bienfaits le Seigneur nous accordera
si nous la parcourons en tenant la
main de Sainte Marie ! Nous le
demandons à notre Mère en ce jour
où l’Église commémore de manière
solennelle sa Maternité divine.

Les fêtes de ces semaines nous
conduiront à nous imprégner du
climat du premier Noël. Devant la
crèche, en imaginant les marques
d’affection de Marie et de Joseph
pour le Nouveau-né, nous aurons
sans doute réfléchi à la façon dont
nous traitons les autres : notre
famille, nos amis, nos collègues et
toute les personnes que Dieu place à
nos côtés, d’une façon ou d’une
autre. Nous devons être pour tous
des luminaires qui apportent le
Christ, comme le pape le souhaitait
en pensant aux lumières qui
décorent l’arbre de Noël : « Que
chacun de nous sache apporter un
peu de lumière dans les milieux dans
lesquels il vit : en famille, au travail,



dans son quartier, dans les villages,
dans les villes. Que chacun soit une
lumière pour celui qui est à ses
côtés ; qu’il sorte de l’égoïsme qui
ferme si souvent le cœur et incite à
penser uniquement à soi-même ;
qu’il donne plus d’attention aux
autres, plus d’amour. Chaque petit
geste de bonté » — concluait le saint-
père — « est comme une lumière de
ce grand arbre : avec les autres
lumières, il est capable d’illuminer
l’obscurité de la nuit, même la plus
sombre. » [7]

Appliquons ces considérations à
l’existence quotidienne, si riche en
occasions de don de soi à Dieu et aux
autres. Il est certain que nous
sommes et que nous nous sentons
peu de chose. C’est pourquoi je vous
transmets l’invitation de notre
fondateur à nous faire
volontairement petits devant Dieu,
pour que notre Père céleste et la
Sainte Vierge, notre Mère, s’occupent



tout spécialement de chacun de nous.
Cette décision comporte le désir de 
renoncer à l’orgueil, à
l’autosatisfaction ; reconnaître que, à
nous seuls, nous ne pouvons rien,
parce que nous avons besoin de la
grâce et du pouvoir de Dieu notre Père
pour apprendre à cheminer, et pour
persévérer sur le chemin. Être petit
exige de s’abandonner comme
s’abandonnent les enfants, de croire
comme croient les enfants, de
demander comme demandent les
enfants. [8]

La façon dont les petits enfants
traitent leurs parents — leur
abandon, leur confiance, leurs
demandes audacieuses — nous sert
de modèle dans nos rapports avec
Dieu. C’est l’attitude fondamentale
du chrétien qui, renouvelée un jour
et un autre, quotidiennement, nous
assure de marcher sur le bon
chemin, indépendamment des succès
ou des échecs qui peuvent se



présenter. Nous arrêtons-nous
souvent pour nous demander si nous
marchons avec le Seigneur ? Le
laissons-nous nous accompagner à
toute heure ? Comment Lui parlons-
nous de ce qui se présente à nous à
chaque instant ?

Qui sera une meilleure Maîtresse que
la très Sainte Vierge ? Quand elle
entend l’annonce de saint Gabriel,
elle s’abandonne pleinement à la
volonté divine — Fiat mihi secundum
verbum tuum ! — et elle croit
fermement que s’accomplira ce qui
lui a été dit de la part du Seigneur ,
comme sainte Élisabeth le proclame,
sous l’inspiration de l’Esprit Saint 
[9] . Puis, à Cana, elle adresse à son
Fils une demande pleine de foi,
intercédant pour les besoins des
époux — Ils n’ont plus de vin — et elle
recommande aux serviteurs
d’accomplir avec exactitude ce que le
Seigneur leur indiquera : Faites ce
qu’Il vous dira. [10] Regardons



davantage la Sainte Vierge,
invoquons-la plus souvent.

Dans quelques jours, le 9 janvier,
nous fêterons le cent-dixième
anniversaire de la naissance de saint
Josémaria. Profitons de cet
anniversaire pour recourir avec foi à
son intercession, en priant pour
l’Église et pour l’humanité.
Présentez-lui tout spécialement les
besoins de l’Œuvre, de ses filles et de
ses fils du monde entier, et continuez
de prier à mes intentions. Vous êtes
toutes et tous constamment présents
dans ma prière, en particulier ceux
d’entre vous qui traversent une
période de plus grande souffrance
physique ou spirituelle. Je vous
assure, avec des mots de saint Paul, 
qu’il est juste que j’aie de pareils
sentiments pour vous tous, parce que
je vous porte en mon cœur […]. Dieu,
en effet, m’en est témoin : je vous
chéris tous de la tendresse du Christ
Jésus. [11]



Il me semble aussi très opportun que
nous nous rappelions l’élan
surnaturel et humain, l’optimisme
provenant de la foi, que saint
Josémaria a transmis à ses enfants
dans la Lettre circulaire du 9 janvier
1939, un an après son arrivée à
Burgos, en pensant à l’accroissement
du travail apostolique de l’Œuvre
une fois terminée la guerre civile
d’Espagne, dont la fin était alors
imminente.

Des obstacles ? Les obstacles
extérieurs ne m’inquiètent pas : nous
les vaincrons facilement. Je ne vois qu’
un seul obstacle imposant : votre
manque de filiation et votre manque
de fraternité , si cela devait arriver un
jour dans notre famille. Tout le reste
(pénurie, dettes, pauvreté, mépris,
calomnies, mensonges, ingratitude,
contradiction des bons ,
incompréhension, et même
persécutions de la part des autorités),
tout cela est sans aucune importance,



lorsque l’on compte sur un Père et des
frères, pleinement unis par le Christ,
avec le Christ et dans le Christ.
Aucune amertume ne pourra nous
ravir la douceur de notre charité
bénie. [12]

Avec la force de notre Père et en son
nom, je vous demande d’être plus
exigeants dans la filiation et dans la
fraternité. Si nous ne prenions pas
soin à fond de ces piliers de notre
famille surnaturelle, il se produirait
dans la structure de l’Œuvre des
fissures auxquelles personne ne doit
enlever d’importance. Je vous dis
aussi ce qu’il nous a indiqué dans les
années 1950 : récitons le Oremus pro
unitate apostolatus , comme fruit de
notre effort pour vivre sans cesse
cette unité.

Avec toute mon affection, et en vous
souhaitant les meilleurs cadeaux du
Ciel pour cette nouvelle année, je
vous bénis.



Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er janvier 2012.

[1] Saint Augustin, Sermon 185 (PL
38, 999).

[2] Benoît XVI, Discours de l’audience
générale, 21 décembre 2011.

[3] Saint Josémaria, Chemin , no 268.

[4] Benoît XVI, Homélie lors des Ires
Vêpres de la solennité de Marie, Mère
de Dieu, 31 décembre 2010.

[5] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 15 septembre
1971.

[6] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 décembre 1972.

[7] Benoît XVI, Illumination par
internet du sapin de Noël de Gubbio,
7 décembre 2011.



[8] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , no 143.

[9] Lc 1, 38 et 45.

[10] Jn 2, 3 et 5.

[11] Ph 1, 7–8.

[12] Saint Josémaria, Lettre
circulaire , Burgos, 9 janvier 1939,
dans Andrés Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei , vol. II, p.
407.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
janvier-2012/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2012/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2012/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2012/

	Lettre du Prélat (janvier 2012)

