opusdei.org

Lettre du Prélat
(janvier 2008)

Dans sa lettre, mgr Xavier
Echevarria rappelle aux
chrétiens que, en respectant la
liberté de tous, ils ont le devoir
de transmettre leur foi, par leur
exemple et par la parole.

10/01/2008

Tres chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Depuis le 25 décembre dernier, tout
nous parle de la naissance du Christ,
Verbe éternel du Pere, incarné et né



de la Vierge Marie pour nous sauver.
Dans les pays de tradition
chrétienne, la piété populaire
manifeste de mille manieres sa joie
devant ce merveilleux mystére.
Beaucoup d’hommes et de femmes
de bonne volonté, y compris des non-
chrétiens, partagent avec les
catholiques les idéaux de paix, de
justice et de solidarité qu’évoque
cette féte. C’est la une preuve
supplémentaire de la facon dont le
message du Christ répond aux
aspirations les plus profondes des
hommes.

Cependant, au-dela de I’éveil de ces
désirs — qui ont leur importance,
surtout en des moments ou, comme
C’est le cas actuellement, la paix
manque dans de nombreux pays et
dans les consciences —, ce qui
importe a Noé€l C’est le fait méme que
nous célébrons. Le saint-pere le
rappelait peu de jours avant cette
féte : A Bethléem s'est manifestée au



monde la Lumiere qui illumine notre
vie, la voie qui nous conduit a la
plénitude de notre humanité nous a
été révélée. Si l'on ne reconnait pas
que Dieu s'est fait homme, quel sens
cela a-t-il de féter Noél ? La
célébration devient vide. En tant que
chrétiens nous devons tout d'abord
réaffirmer avec une conviction
profonde et sincére la vérité du Noél
du Christ, pour témoigner face a tous
de la conscience d'un don inoui, qui
est une richesse non seulement pour
nous, mais pour tous. (Benoit XVI,
Discours lors de I'audience générale,
19 décembre 2007).

Noél remet en évidence I'urgence de
collaborer avec le Christ a
I’application des fruits de la
Rédemption. Les bergers de
Bethléem nous donnent un bon
exemple : aprés s’étre rendus en hate
a la grotte ou ils trouverent Marie,
Joseph et le nouveau-né couché dans
la creche, ils retournerent a leur



travail habituel remplis de joie. IIs
revinrent transformeés
intérieurement glorifiant et louant
Dieu pour tout ce qu’ils avaient
entendu et vu, et désireux de
communiquer a leurs parents et a
leurs voisins la bonne nouvelle ; de
sorte que tous ceux qui ’apprirent
furent émerveillés de ce que leur
avaient dit les bergers (cf. Lc 2,
16-20.) Et pourtant, ils étaient tres
probablement, comme c'est encore le
cas aujourd’hui, des hommes
réservés, peu enclins a la
conversation.

Lorsque quelqu’un éprouve une
grande joie, il ressent le désir de la
communiquer aux personnes de son
entourage. Cela est d’autant plus vrai
lorsqu’il s’agit de la vie surnaturelle,
que Jésus a apportée sur terre. C’est
la un bonheur que I’'on ne peut
cacher, car la vocation chrétienne
comporte, par sa nature méme,
I'appel a faire de I’apostolat. La joie



d’avoir été sauvé par Dieu ne peut se
limiter a un seul cceur. Saint
Augustin dit que ’ame de celui qui
obtient la conversion d’'une autre dme
est prédestinée. Considérez donc ce
que doit produire le fait de mettre sur
le chemin de Dieu, du don de soi,
d’autres dmes ! C’est quelque chose de
merveilleux ! [...]. Car le bien, en soi,
tend a se diffuser. Si je jouis d’'un
bénéfice, j’aurai nécessairement le
désir efficace que d’autres puissent
participer a ce méme bonheur (Saint
Josémaria, Notes prises au cours
d’une réunion, le 29 décembre 1959).

Cependant, en de nombreux
endroits, une idée fausse s'est
imposée, selon laquelle il n’est pas
convenable de parler a d’autres
personnes de ses propres convictions
religieuses. Cela équivaut, dit-on, a
s'immiscer dans la vie privée des
autres, et a porter du méme coup
atteinte a 'intimité de chacun. Nous
devons rejeter une telle attitude, en



étant toujours disposés a rendre
raison de I’espérance de notre
vocation chrétienne (cf. 1 P 3, 15),
avec le désir profond que cette
bonne nouvelle du salut résonne a
I'oreille de nos parents, de nos amis
et de nos connaissances.

Nous ne pouvons nous contenter du
témoignage de ’exemple, car
I’exemple seul, méme s’il est
indispensable, ne suffit pas.
Souvenons-nous du reproche que le
Seigneur adresse a ceux qui ne
mettaient pas en garde le peuple
contre les dangers de I'idolatrie : ce
sont des chiens muets qui ne peuvent
pas aboyer, délirant sur leurs couches,
préférant dormir (Is 56, 10).

Mes filles et mes fils, demeurons
vigilants pour ne pas risquer de
meériter cette remarque de la part du
Seigneur ; nous cesserions alors
d’étre sel de la terre et lumiere du
monde (Mt 5, 13-14). Une telle chose



ne saurait arriver. Entretiens-tu ton
zele apostolique afin qu’il devienne
un véritable instinct surnaturel ?
Comment demandes-tu au Seigneur
de placer sur tes lévres les paroles
opportunes dans tes conversations
quotidiennes, y compris dans ton
milieu professionnel ou tes moments
de loisir ? Il faut parler aux hommes
et aux femmes de la condescendance
que Dieu a manifestée en envoyant
son Fils dans le monde, et du fait que
le Seigneur attend notre
collaboration pour annoncer son
message d’amour, de vie et de paix.

Il y a quelques semaines, la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi a publié une Note Doctrinale sur
certains aspects de l’évangélisation,
que Benoit XVI recommande a tous
les fideles de méditer (cf. Benoit XVI,
Discours lors de ’audience générale
du 19 décembre 2007.). Ce document
rappelle entre autres que « faire
appel de maniére honnéte a



I'intelligence et a la liberté d’une
personne pour qu’elle rencontre le
Christ et son Evangile n’est pas une
ingérence indue a son égard, mais
plutdt un don légitime et un service
qui peuvent rendre plus fécondes les
relations entre les hommes

» (Congrégation pour la doctrine de
la Foi, Note doctrinale sur certains
aspects de ’évangélisation, 3
décembre 2007, n. 5). Et aussi : «
L’activité par laquelle 'homme
communique a d’autres des
événements et des vérités
significatifs du point de vue
religieux, en en favorisant ’accueil,
est en profonde syntonie avec la
nature du processus humain du
dialogue, de ’annonce et de
I’apprentissage. Plus encore, elle
répond a une réalité
anthropologique importante : le
désir, propre a ’homme, de faire
participer les autres de ses biens

» (Ibid., n. 7).



Naturellement, en ceci comme en
toutes choses, non seulement nous
respectons I'intimité et la liberté des
autres, mais encore nous les
défendons, en excluant toute forme
de violence. Nous gardons tres
présents a I’esprit I’exemple et
I’enseignement de saint Josémaria,
qui nous signalait : j’ai toujours
défendu la liberté des consciences. Je
ne comprends pas la violence ; elle ne
me semble apte ni a convaincre ni a
vaincre(saint Josémaria, Entretien, n.
44).

Je me rappelle I'insistance de
Josémaria Escriva sur ce point. Avec
d'autant plus de fréquence peut-étre
que, dans certains milieux, 1'idée
commencait a se répandre qu'il n'est
pas nécessaire de parler de notre foi
a d'autres personnes et que le
témoignage de notre propre conduite
est suffisant. Face a cette attitude, qui
pouvait conduire a une paralysie des
désirs missionnaires de I'Fglise, saint



Josémaria réagissait avec une grande
force apostolique. Il insistait : il est
nécessaire que mes enfants
recherchent des occasion de parler, de
communiquer ces merveilles que le
Seigneur nous a confiées. La présence
ne suffit pas si 'on veut travailler
chrétiennement(saint Josémaria,
Notes prises au cours d’une réunion,
25 aont 1968).

Alors que le Concile Vatican II
approchait de sa fin, notre fondateur
nous a poussés a mettre en pratique
tous les enseignements de cette
grande Assemblée de I’Eglise ;
surtout, il nous invitait a rappeler a
tous, en public comme en privé,
I’appel universel a la sainteté et a
I’apostolat proclamé avec force
durant le Concile. Il nous
encourageait a maintenir aupres de
tous, catholiques ou non, chrétiens
ou non, une conversation
apostolique persévérante fondée sur
la vérité et la charité. C’est ainsi qu’il



a vécu jusqu’au bout. Les souvenirs
de la fagon dont il a su profiter de
toutes les occasions pour servir ainsi
les &mes, me reviennent en mémoire.

Durant ces années, il était courant de
dire qu’il valait mieux ne pas exposer
la foi chrétienne aux autres
personnes ; certains méme
concevaient le dialogue comme une
conversation dans laquelle il
convenait de laisser de coté les
vérités enseignées par I’Eglise,
comme si n’importe quelle opinion,
concernant Dieu ou les vérités
révélées, était également valide et
authentique. Dans ces circonstances,
partant de 'Evangile, saint Josémaria
a commenté les multiples occasions
ou I’on voit Jésus-Christ enseigner et
précher a ses contemporains. Il se
réjouissait aussi de constater que les
chrétiens, tout au long des siecles,
avaient agi de cette manieére, suivant
en cela 'exemple du Maitre. Les
Douze premiers apotres, pour précher



’Evangile, ont eu de merveilleuses
conversations avec toutes les
personnes qu’ils rencontraient, qu’ils
allaient chercher, au cours de leurs
voyages et pélerinages. Il n’y aurait
pas eu d’Eglise, si les apotres
n’avaient pas maintenu ce dialogue
surnaturel avec toutes ces ames. Car
Papostolat chrétien n’est rien d’autre
que cela : ergo fides ex auditu, auditus
autem per verbum Christi (Rm 10,

17) ; ainsi, la foi nait de la prédication
et la prédication se fonde sur la parole
du Christ(saint Josémaria, Lettre 24
octobre 1965, n. 13).

Dans sa récente lettre encyclique sur
I’espérance chrétienne, le pape
expose ces enseignements de facon
incisive. Partant du fait que le désir
de sainteté est quelque chose qui ne
peut étre délégué a autrui —
personne ne peut nous remplacer
dans notre correspondance
personnelle a la grace —, Benoit XVI
explique : La relation avec Jésus,



cependant, est une relation avec celui
qui s’est donné lui-méme en rangon
pour nous tous (cf. 1 Tm 2, 6). Le fait
d’étre en communion avec Jésus-
Christ nous implique dans son étre «
pour tous », il en fait notre facon
d’étre. Il nous engage pour les autres
(Benoit XVI, Lettre encyclique Spe
salvi, 30 novembre 2007, n. 28). La se
trouve l’origine de la nécessité de
communiquer la bonne nouvelle du
salut a d’autres ames. Notre vocation
d’enfants de Dieu au milieu du monde,
exige de nous que nous ne cherchions
pas seulement notre sainteté
personnelle, mais que nous allions par
les chemins de la terre pour en faire
des voies qui, malgré les obstacles,
meneront les ames au Seigneur (saint
Josémaria, Quand le Christ passe, n.
120). Nous sommes absolument
certains, car c’est quelque chose
d’inhérent a ’appel que nous avons
regu, que le Seigneur désire que nous
fassions grandir notre apostolat
personnel d’amitié et de confidence,



si caractéristique des fidéles qui
vivent par vocation divine au milieu
du monde, et concrétement de ceux
qui s’alimentent de I’esprit de ’'Opus
Dei.

Cela fera soixante-quinze ans, ce
mois-ci, que notre fondateur donna
une impulsion décisive au travail
apostolique avec la jeunesse, dont il
avait commencé a s’occuper depuis
la fondation de I’Opus Dei. Ce fut, en
effet, le samedi 21 janvier 1933, que
saint Josémaria réunit pour la
premiere fois un petit groupe de
jeunes, pour leur proposer une
causerie de formation chrétienne.

Avec quelle vision surnaturelle, quel
enthousiasme et quelle affection
notre fondateur a commencé cette
activité ! Et cependant, comme il I’a
rappelé tant de fois, trois jeunes gens
seulement sont venus a ce premier «
Cercle », alors qu’il en avait parlé
auparavant a neuf ou dix garcons



parmi ceux qu’il fréquentait. Saint
Josémaria ne se découragea pas.
Rempli de foi, confiant en
I'intercession de la Sainte Vierge et
de saint Joseph, et recommandant de
nouveau ce travail a I’archange saint
Raphaél et a I’apOtre saint Jean, il
célébra pour ces trois premiers
participants un salut au Saint-
Sacrement. Méditons lentement ses
paroles : a la fin du Cercle, je me suis
rendu dans la chapelle avec ces
jeunes, j’ai pris le Seigneur déposé
dans lostensoir, je Uai élevé, j’ai béni
ces trois-la..., et j’en voyais trois cents,
trois cent mille, trente millions, trois
milliards..., des blancs, des noirs, des
jaunes, de toutes les couleurs, de
toutes les combinaisons que 'amour
humain peut produire. Et je suis resté
en deca, car cela est aujourd’hui une
réalité [...]. Je suis resté en dega, car le
Seigneur s’est montré bien plus
généreux (Saint Josémaria, Notes
prises au cours d’une réunion, 19
février 1975).



La premiére catéchese — moyen
indispensable dans le travail
apostolique avec la jeunesse, ainsi
quavec d’autres personnes — eut
lieu le lendemain, dimanche 22
janvier. Quelques jeunes gens
fréquentés par saint Josémaria y ont
participé. Ils se sont rendus dans un
collége de la banlieue de Madrid,
dans le quartier de Los Pinos, ou de
nombreux enfants les attendaient.
Les cours de formation, les
catécheéses et les visites aux pauvres
et aux malades, que Saint Josémaria
réalisait depuis bien des années
auparavant, ont été et seront
toujours un fondement tres solide de
cet apostolat qui est, ainsi que le
disait toujours notre Pére, comme la
prunelle de nos yeux.

I1 est normal que la responsabilité et
la joie de faire aller de I’avant cet
apostolat revienne en premier lieu
aux fideles les plus jeunes de la
Prélature, ainsi qu’a ceux a qui cette



tache est particulierement confiée.
Mes filles et mes fils, pensez a la
confiance du Seigneur qui désire
placer entre vos mains — pour que
vous les modeliez, comme le
sculpteur travaille ’argile — les ames
de tant de jeunes gens et de jeunes
filles, qui cherchent sincerement le
sens ultime de leur vie. Préparez
bien les Cercles et les cours de
doctrine chrétienne, demandez a
I’Esprit Saint de mettre dans vos
paroles une force qui entraine, et
lancez-vous avec décision a parler a
VO0Ss amis, entamant avec eux un
dialogue apostolique qui les conduise
vers le Christ, suaviter et fortiter (cf.
Sag 8, 1) avec douceur et avec force.

L’insistance avec laquelle Benoit XVI
invite les jeunes a étre généreux, a
s’approcher davantage du Seigneur
et a le suivre, est émouvante.
Faisons-lui écho aupres de nombreux
jeunes, confiants en l’action de
I’Esprit Saint et en la capacité de la



jeunesse de se donner au service de
grands idéaux. Cest 1a en effet I'une
de ses caractéristiques, méme si elle
semble parfois enfouie au fond des
coeurs.

Ayons recours avec confiance a saint
Raphaél et a saint Jean, patrons de ce
travail aupres des jeunes, et aussi a
saint Josémaria, qui a commencé ce
travail il y a déja tant d’années.
Considérez que c’est ainsi que vous
— nous — préparons le futur de
’Eglise, 'avenir chrétien de la
société.

Je vous bénis avec toute mon
affection.

Votre Peére,
Xavier

Rome, le 1er janvier 2008




pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
janvier-2008/ (21/12/2025)


https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2008/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2008/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-janvier-2008/

	Lettre du Prélat (janvier 2008)

