
opusdei.org

Lettre du Prélat
(février 2011)

"La proximité avec Dieu amène
nécessairement à être proche
des autres, voisins ou lointains".
Voici l'une des conclusions à
laquelle le prélat de l'Opus Dei
parvient dans sa lettre
mensuelle.

09/02/2011

Mes chers enfants : que Jésus vous
garde !

C’est avec une grande joie, partagée
avec d’innombrables enfants de



l’Église et tant d’autres personnes du
monde entier, que nous avons appris
la nouvelle de la béatification du
Serviteur de Dieu Jean Paul II. Le 1er
mai, mémoire liturgique de saint
Joseph artisan, coïncide cette année
avec le deuxième dimanche de
Pâques, consacré à la Miséricorde
divine, pour laquelle ce pape
inoubliable avait une grande
dévotion.

Je me suis dit que la meilleure façon
de remercier la Trinité pour ce
nouveau don fait à l’Église et à
l’humanité consiste à nous engager
avec un élan renouvelé sur le chemin
de la sanctification dans les
circonstances ordinaires de la vie,
que nous avons appris de saint
Josémaria, et que Jean Paul II, dans la
lettre apostolique consacrée au
nouveau millénaire, indiquait
comme le principal défi adressé à
tous les chrétiens. « Il ne faut pas se
méprendre sur cet idéal de



perfection — signalait-il —, comme
s’il supposait une sorte de vie
extraordinaire que seuls quelques
“génies” de la sainteté pourraient
pratiquer. Les voies de la sainteté
sont multiples et adaptées à la
vocation de chacun. […] Il est temps
de proposer de nouveau à tous, avec
conviction, ce “haut degré” de la vie
chrétienne ordinaire : toute la vie de
la communauté ecclésiale et des
familles chrétiennes doit mener dans
cette direction ». [1] C’est aussi ce
qu’il indiquait dans la bulle de
canonisation de notre Père, en le
définissant comme « le saint de la vie
ordinaire » [2] .

La liturgie des prochains dimanches
du Temps Ordinaire se fait l’écho de
cette nécessité urgente, en nous
faisant lire le chapitre 5 de saint
Matthieu. Il y a deux jours, nous
avons entendu le texte des
Béatitudes, sur lequel s’ouvre le
sermon sur la montagne. Les



dimanches qui viennent nous
permettront d’écouter les
conséquences de cet appel à la
sainteté, que le Seigneur expose en
montrant à tous comment sa
doctrine accomplit la Loi que Dieu
avait donnée à Moïse sur le mont
Sinaï. À la fin du chapitre, il résume
ainsi ses enseignements : Vous donc,
soyez parfaits comme votre Père
céleste est parfait. [3]

Sans Jésus-Christ, nous ne pourrions
aspirer à ce but. Il le dit lui-même
dans l’Évangile selon saint Jean : Sine
me nihil potestis facere. [4] Et chacun
doit y coopérer librement, en
s’ouvrant à la grâce de l’Esprit Saint
qui nous parvient en particulier par
les sacrements, ces signes sensibles
que le Seigneur, dans sa bonté et sa
sagesse, a établis pour se rendre
proche de ses créatures. Dieu n’est
pas un Dieu lointain, trop distant
et trop grand pour s’occuper de
nos bagatelles — disait Benoît XVI —



. Puisqu’il est grand, il peut
également s’intéresser aux petites
choses. Et puisqu’il est grand,
l’âme de l’homme, l’homme même,
créé pour l’amour éternel, n’est
rien de petit, mais est grand et
digne de son amour. [5] Puis,
évoquant les réactions de crainte
face à la sainteté divine que l’on voit
dans l’Ancien Testament, le Pape
ajoutait que depuis que la venue du
Messie sur terre, la sainteté de Dieu
n’est pas seulement un pouvoir
incandescent devant lequel nous
devons nous retirer terrifiés ; elle
est un pouvoir d’amour et donc un
pouvoir purificateur qui guérit
tout. [6]

La fête de la Purification de Notre
Dame, célébrée le 2 février, avec la
Présentation de Jésus au Temple,
nous parle précisément de notre
besoin d’être purifiés de nos péchés,
première étape indispensable pour
avancer vers la sainteté. Cette scène



évangélique est l’objet du quatrième
mystère joyeux du chapelet, que
saint Josémaria nous invitait à
contempler en entrant dans cet
épisode de la vie de Marie.
Rappelons-nous : après avoir cité le
récit de saint Luc, notre Père écrit : 
Cette fois c’est toi, mon ami, qui
vas porter la cage avec les
tourterelles. — Te rends-tu
compte ? Elle — l’Immaculée — se
soumet à la Loi comme si elle était
souillée. Cet exemple, petit sot,
t’apprendra-t-il à obéir à la Sainte
Loi de Dieu, malgré tous les
sacrifices personnels ? Se
purifier ! Toi et moi nous avons
bien besoin de purification ! —
Expier et, en plus de l’expiation,
l’Amour. — Un amour qui soit un
cautère brûlant les impuretés de
notre âme, et un feu embrasant de
flammes divines la misère de notre
cœur. [7]



Plus de vingt siècles se sont écoulés
depuis l’incarnation rédemptrice du
Fils de Dieu et, malheureusement, le
péché reste présent dans le monde.
Bien que le Christ l’ait vaincu par sa
mort sur la Croix et par sa
Résurrection glorieuse, l’application
de ces mérites infinis dépend aussi
de notre collaboration : créés à
l’image et à la ressemblance de Dieu,
nous devons chacun nous efforcer de
faire nôtres les mérites du Sauveur,
en collaborant avec lui à l’application
de la Rédemption. Il attend tout
spécialement ce service de ceux qui,
comme nous, désirent le suivre de
près dans sa sainte Église, moyen et
instrument de salut pour l’humanité
entière. Essaies-tu d’écarter de toi ce
qui t’écarte de Dieu ? Cultives-tu
chaque jour le désir de parvenir à
une plus grande intimité avec le
Seigneur ?

L’expérience du péché ne doit pas
nous faire douter de notre



mission. Il se peut, assurément,
que nos péchés empêchent les
autres de reconnaître en nous le
Christ. C’est pourquoi nous devons
faire face à nos misères, chercher
la purification. Mais en sachant
toutefois que Dieu ne nous a pas
promis pour cette vie la victoire
absolue sur le mal : il nous
demande de lutter. Sufficit tibi
gratia mea (2 Co 12, 9), ma grâce te
suffit, répondait Dieu à Paul, qui
implorait d’être délivré de
l’écharde qui l’humiliait. Le
pouvoir de Dieu se manifeste dans
notre faiblesse. Il nous aide à
lutter, à combattre nos défauts,
conscients pourtant que nous
n’emporterons jamais entièrement
la victoire ici-bas. La vie
chrétienne, c’est toujours
commencer et recommencer, se
renouveler chaque jour. [8]

Nous lutterons efficacement contre le
péché et ses conséquences, dans



notre vie personnelle, en allons nous
confesser vraiment remplis de
contrition, avec la fréquence
opportune, et conscients en outre
que ce sacrement de la miséricorde
divine n’a pas seulement été institué
par notre Seigneur pour pardonner
les péchés graves, mais aussi pour
fortifier notre âme à l’heure de la
lutte contre les ennemis de notre
sanctification. Aussi bien, ce n’est
pas malgré notre misère, mais en
quelque sorte à travers notre
misère, notre vie d’hommes faits
de chair et d’argile, que se
manifeste le Christ : dans notre
effort pour être meilleurs, pour
vivre un amour qui aspire à être
pur, pour dominer notre égoïsme,
pour nous consacrer pleinement
aux autres et faire de notre
existence entière un service. [9]

Il y a quelques années, au début de
son pontificat, Benoît XVI mettait en
garde contre une tentation fréquente



aujourd’hui : celle de penser qu’être
véritablement hommes comprend
la liberté de dire non [à Dieu] , de
descendre au fond des ténèbres du
péché et de vouloir agir tout seuls ;
que ce n’est qu’alors que l’on peut
exploiter totalement toute
l’ampleur et la profondeur du fait
d’être des hommes, d’être
véritablement nous-mêmes ; que
nous devons mettre cette liberté à
l’épreuve, y compris contre Dieu,
pour devenir réellement,
vraiment, nous-mêmes. En un mot,
nous pensons au fond que le mal
est bon, que nous avons au moins
besoin d’un peu de mal pour
éprouver la plénitude de notre
être. [10]

La fausseté d’un tel raisonnement,
qui peut même se présenter parfois à
la pensée de personnes qui veulent
accomplir la Volonté de Dieu, devient
évidente rien qu’en regardant le
monde qui nous entoure. C’est



pourquoi le Saint Père signalait : 
Nous pouvons voir qu’il n’en est
pas ainsi, que le mal empoisonne
toujours, qu’il n’élève pas
l’homme, mais l’abaisse et
l’humilie ; il ne le rend pas plus
grand, plus pur et plus riche, mais
il lui fait tort et le rapetisse. [11]

Ce contexte confère un relief
particulier à la commémoration
liturgique de Notre Dame de
Lourdes, le 11 février. Dans ce lieu
des Pyrénées, après être apparue à
de nombreuses reprises à une jeune
fille, lui enjoignant de prier et de
faire prier pour les pécheurs, Notre
Dame révéla son identité : Je suis
l’Immaculée Conception — c’est-à-
dire, la créature qui, par un singulier
privilège divin, afin d’être la digne
Mère de Dieu, fut préservée du péché
originel et de toute tache de péché
personnel depuis le premier instant
de sa conception. Demandons donc à
un si grand Intercesseur de nous



regarder avec miséricorde, de
déverser sur le monde, qui a tant
besoin de rédemption, les grâces
abondantes que son Fils nous a
méritées.

L’effort pour vivre toujours en grâce
de Dieu n’écarte pas le chrétien de
ses frères les hommes. Au contraire,
il le rend plus sensible aux besoins
spirituels et matériels d’autrui, il lui
donne un cœur bon, capable de
compatir et de se dépenser pour tous
et chacun. La proximité avec Dieu
amène nécessairement à être proche
des autres, voisins ou lointains. Nous
le voyons en Marie. C’est parce
qu’elle est totalement en Dieu
qu’elle est également si proche des
hommes. C’est pour cela qu’elle
peut être la Mère de tout secours
et de toute consolation, une Mère à
laquelle chacun, quels que soient
ses besoins, peut oser s’adresser
du fond de sa faiblesse et de son
péché, parce qu’Elle comprend



tout, et qu’Elle est pour tous la
force ouverte de la bonté créatrice.
[12]

Ces considérations peuvent nous
aider à mieux profiter des grâces
que, comme nous l’espérons, la
sainte Vierge nous prodigue encore
maintenant, alors que s’achève
l’année mariale. Celle-ci se conclura
le 14 février, anniversaire de deux
interventions du Seigneur dans
l’histoire de l’Œuvre : lors de la
première, il montra à saint Josémaria
que l’Opus Dei était aussi pour les
femmes, et, lors de la seconde, il lui
fit voir la façon d’incardiner les
premiers prêtres de l’Œuvre.
Préparons-nous pour que notre
action de grâces à Dieu pour ses
miséricordes jaillisse d’un cœur
contrit et humilié [13] , bien purifié
par la réception fructueuse du
sacrement de la réconciliation.
Faisons nôtre le conseil de saint
Josémaria : Demande à Jésus de te



concéder l’Amour comme un
brasier de purification, où ta
pauvre chair — ton pauvre cœur
— se consume en se dépouillant de
toutes les misères de la terre… Et
qu’ainsi vidée de toi-même, elle se
remplisse de Lui ! Demande-lui de
te concéder une aversion radicale
pour ce qui est mondain : que seul
te soutienne l’Amour. [14]

Lors des divers anniversaires de ce
mois-ci, élevons notre âme vers le
Seigneur : Ut in gratiarum semper
actione maneamus ! en une action de
grâce permanente. Ma fille, mon fils,
pense que l’Œuvre est à toi, à chacun
de nous.

La solennité de la Saint-Joseph
approche, aux racines si profondes
dans l’Église et dans l’Opus Dei.
Suivant une dévotion ancienne et
nouvelle, nous soignerons les sept
dimanches que la piété chrétienne
consacre à préparer cette fête. Je me



rappelle que notre Père, quand il
remplissait chaque année son
agenda, me demandait de lui écrire
les douleurs et les joies du saint
patriarche pour les méditer à chacun
de ces dimanches. C’était une façon
de mieux se préparer à la fête de
celui qu’il appelait, avec une
tendresse et une gratitude immenses,
mon Père et Seigneur, que j’aime
tant .

Je me suis échappé à Bruxelles,
accompagné par chacun de vous.
Guidé par notre Père, j’ai vu combien
l’Œuvre grandit compacte et pleine
d’assurance ; et j’ai pensé qu’il doit
en être ainsi, avec la correspondance
quotidienne de chacun, pour cette
raison aussi que l’on nous appelle de
bien des endroits : que l’on ne puisse
dire de personne qu’il se dérobe face
à cette urgence.

Ayons recours à don Alvaro, qui
fêtait son saint patron le 19 février,



et qui a réalisé un apostolat
quotidien ; il s’intéressait toujours à
toutes les âmes, et c’est avec cette
préoccupation qu’il parlait avec ceux
qu’il rencontrait.

Le Saint Père m’a reçu hier en
audience. Je m’y suis rendu avec
vous tous, et je lui ai manifesté notre
désir, transmis par notre Père, de
vivre omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam ! Il m’a dit qu’il nous
remerciait de tout cœur pour cette
aide. Il a donné sa bénédiction pour
toutes et pour tous. Puisqu’il compte
sur toi, sur moi, dépensons notre vie
en secondant son magistère, bien
unis à sa Personne et à ses
intentions. Aimons beaucoup le
pape !

Avant de terminer ces lignes, je vous
supplie de nouveau de porter avec
vous toutes mes intentions, et de les
confier de façon spéciale à la Vierge



Immaculée, Mater Pulchræ
Dilectionis , Mère du Bel Amour.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er février 2011

[1] Jean Paul II, lettre ap. Novo
millennio ineunte , 6 janvier 2001, no
31.

[2] Jean Paul II, Litteræ decretales
pour la canonisation de Josémaria
Escriva, 6 octobre 2002.

[3] Mt 5, 48.

[4] Jn 15, 5.

[5] Benoît XVI, Homélie pour la
messe in Cena Domini , 13 avril 2006.



[6] Ibid. [7] Saint Josémaria, Saint
Rosaire, quatrième mystère joyeux.

[8] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, no 114.

[9] Ibid. [10] Benoît XVI, Homélie
pour la solennité de l’Immaculée
Conception, 8 décembre 2005.

[11] Ibid. [12] Ibid. [13] Ps 50 [51], 19.

[14] Saint Josémaria, Sillon, no 814.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
fevrier-2011/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-fevrier-2011/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-fevrier-2011/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-fevrier-2011/

	Lettre du Prélat (février 2011)

