
opusdei.org

Prier avec l'hymne
Adoro te devote

En commémoration du
septième anniversaire de la
mort de Mgr Xavier Echevarria,
alors prélat de l'Opus Dei, nous
partageons cette lettre qu'il
avait écrite en 2004 pour nous
aider à méditer à partir de
l'hymne eucharistique " Adoro
te devote ".

11/12/2023

À l'occasion de l'Année de
l'Eucharistie (2004), Mgr Xavier
Echevarria, alors prélat de l'Opus



Dei, a écrit cette lettre dans laquelle
il nous aide à méditer sur
l'Eucharistie avec l'"Adoro te devote",
l'une des cinq hymnes que saint
Thomas d'Aquin a composées en
l'honneur de Jésus présent dans le
Saint-Sacrement.

Télécharger au format :

ePub ► «Prier avec l'hymne Adoro te
devote»

PDF ► «Prier avec l'hymne Adoro te
devote»

Google Play Books ► «Prier avec
l'hymne Adoro te devote» 

Ecouter l'hymne en français :

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-Eucaristia-Adorotedevote-JavierEchevarria20210115-130807.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%20pastorale%20sur%20l'Eucharis%20-%20Mgr%20Xavier%20Echevarria20231211114049810851.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%20pastorale%20sur%20l'Eucharis%20-%20Mgr%20Xavier%20Echevarria20231211114049810851.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Prier%20avec%20l'hymne%20adoro%20te%20devote%20-%20Mgr%20Xavier%20Echevarria20231211115427877818.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Prier%20avec%20l'hymne%20adoro%20te%20devote%20-%20Mgr%20Xavier%20Echevarria20231211115427877818.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=TaToEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=TaToEAAAQBAJ


Sommaire

Prier avec l'hymne Adoro te devote

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

Dieu a tant aimé le monde

Un Dieu qui est proche

Actes d'adoration

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

S'émerveiller devant ce mystère
d'amour

À «l'école» de saint Josémaria

Visus, tactus, gustus in te fallitur, sed
auditu solo tuto creditur

Avec la lumière de la foi



Credo quidquid dixit Dei Filius : nil
hoc verbo veritatis verius

Paroles de vie

Une attitude de confiance

In Cruce latebat sola deitas ; at hic
latet simul et humanitas

Avec le Christ sur le Calvaire

Le larron repenti

Chaire d'enseignement de toutes les
vertus

Se donner au service des autres

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens



Au rythme de la contrition

Se fier à la miséricorde divine

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

L'attitude initiale de Thomas

À l'heure de l'épreuve

Dans les plaies du Christ

Fac me tibi semper magis credere, in
te spem habere, te diligere

Âmes d'Eucharistie : foi, amour,
espérance

Délicatesses du Seigneur

O memoriale mortis Domini ! Panis
vivus, vitam præstans homini



Mémorial du Sacrifice de la Croix

Centre et racine de la vie spirituelle

Un effort de correspondance

Communion avec le Christ et unité de
l'Église

Præsta meæ menti de te vivere, et te
illi semper dulce sapere

Vivre du Christ

Unité de vie

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Se purifier chaque jour davantage

Communier dignement



Cuius una stilla salvum facere totum
mundum quit ab omni scelere

Faire connaître l'efficacité de
l'Eucharistie

Aimer la mortification et la pénitence

Iesu, quem velatum nunc aspicio,
oro, fiat illud quod tam sitio, ut te
revelata cernens facie, visu sim
beatus tuæ gloriæ revelata cernens
facie, visu sim beatus tuæ gloriæ

Désirs de voir le visage du Christ

Gage de la vie éternelle

La très Sainte Vierge, femme
eucharistique

« La Sainte Eucharistie contient tout
le trésor spirituel de l'Église, c'est-à-
dire le Christ lui-même, lui notre
Pâque, lui le Pain Vivant, lui dont la



chair, vivifiée par l'Esprit Saint et
vivifiante, donne la vie aux hommes
» [1]. Cette mystérieuse et ineffable
manifestation de l'amour de Dieu
pour l'humanité, occupe une place
privilégiée dans le cœur des
chrétiens et, concrètement, dans le
cœur des enfants de Dieu dans l'Opus
Dei. C'est ainsi que notre très cher
Père nous l'a enseigné, par son
exemple, par sa prédication et par
ses écrits lorsqu'il affirmait que
l'Eucharistie constitue « le centre et
la racine de la vie spirituelle du
chrétien » [2].

C'est la raison pour laquelle, la
décision du saint-père, rendue
publique lors de la dernière
solennité de la Fête-Dieu, de célébrer
une Année de l'Eucharistie dans
l'Église universelle, nous a remplis de
joie. Vous vous souvenez que cette
période commence en ce mois
d'octobre, avec le Congrès
Eucharistique International de



Guadalajara (Mexique), et s'achèvera
en octobre 2005, avec l'Assemblée
ordinaire du Synode des Évêques,
consacré précisément à cet
admirable sacrement.

Dans une merveilleuse continuité
avec le Jubilé de l'an 2000 et dans
l'esprit de la Lettre Apostolique Novo
Millenio Ineunte, je désire que les
fidèles de la Prélature, les
coopérateurs et les personnes qui se
forment à la chaleur de l'esprit de
l'Œuvre, nous secondions jour après
jour le pontife romain et que, de
toutes nos forces, nous fassions en
sorte que la Sainte Eucharistie
occupe chaque fois plus le centre de
toute notre existence. Je vous
suggère aussi que durant cette Année
Eucharistique, accompagnés par la
Sainte Vierge, avec la récitation du
chapelet, et entraînés par l'exemple
de saint Josémaria, nous soyons
actifs au pied du tabernacle pour
manifester du fond de notre cœur à



Jésus, devenu Hostie Sainte : Adoro te
devote ! Proposons-nous ce but et
soyons exigeants, car notre vie aura
d'autant plus de valeur que notre
piété eucharistique sera intense.

Adoro te devote, latens deitas, 

quæ sub his figuris vere latitas 

Dieu a tant aimé le monde

Nous commençons par un acte
personnel d'adoration soumise à
l'Eucharistie, au Christ lui-même, car
dans ce très Saint Sacrement « sont
contenus vraiment, réellement et
substantiellement le corps et le sang
en même temps que l'âme et la
divinité de notre Seigneur Jésus-
Christ et, en conséquence, le Christ
tout entier »[3]. Jésus est présent,
mais on ne le voit pas : il est caché
sous les espèces du pain et du vin[4].
« Il est caché dans le Pain… par
amour pour toi »[5].



L'amour qu'il manifeste envers les
créatures est la raison pour laquelle
il est demeuré parmi nous, dans ce
monde, sous le voile eucharistique. «
Depuis tout petit, j'ai parfaitement
compris le pourquoi de l'Eucharistie :
c'est un sentiment que nous
éprouvons tous ; vouloir rester pour
toujours avec ceux que nous aimons
»[6]. Notre Père, considérant le
mystère d'amour du Christ, qui met
ses délices à être avec les fils des
hommes (cf. Pr 8, 31), qui ne consent
pas à nous laisser orphelins (cf. Jn 14,
18), qui a décidé de demeurer parmi
nous jusqu'à la fin des temps (cf. Mt
28, 20), expliquait la raison de
l'institution de ce sacrement en
utilisant la comparaison des
personnes qui doivent se séparer. «
Ils aimeraient être toujours
ensemble, mais le devoir — quel qu'il
soit — les oblige à s'éloigner l'un de
l'autre » ; et puisqu'ils ne
parviennent pas à rester ensemble,
ils « échangent un souvenir ; peut-



être une photographie », mais « ils ne
peuvent pas faire davantage : les
désirs des créatures dépassent
tellement leurs possibilités ». Jésus,
Dieu et Homme, dépasse ces limites
par amour pour nous. « Ce que nous
ne pouvons pas, le Seigneur le peut ».
Lui « ne nous laisse pas un symbole,
mais la réalité : Il reste lui-même »[7]
: celui qui est né de Marie à
Bethléem ; celui qui a travaillé à
Nazareth, qui a parcouru la Galilée et
la Judée et qui est mort crucifié au
Golgotha ; enfin, celui qui est
ressuscité glorieusement le troisième
jour et qui est apparu à plusieurs
reprises à ses disciples[8].

La foi chrétienne a toujours confessé
cette identité, dans le but aussi de
s'opposer aux nostalgiques qui
cherchaient une excuse à leur peu
d'esprit chrétien, alléguant qu'ils ne
voyaient pas, comme les premiers
disciples, le Seigneur ; ou pour
contrer ceux qui argumentaient



qu'ils se comporteraient autrement
s'ils pouvaient véritablement
fréquenter le Seigneur. « Combien
disent maintenant : J'aimerais voir sa
silhouette, son visage, ses vêtements !
Mais, c'est lui que tu vois, que tu
touches, dont tu te nourris. Tu
désires voir ses vêtements ; mais il se
donne lui-même à toi, non seulement
pour que tu le voies, mais pour que
tu le touches et que tu te nourrisses
de lui, que tu le reçoives en toi. Que
personne, donc, ne s'approche avec
méfiance, personne avec tiédeur :
tous enflammés, tous fervents et
vigilants »[9].

Un Dieu qui est proche

Saint Josémaria nous a appris à
accepter dans une plénitude de foi la
présence réelle de Jésus-Christ dans
l'Eucharistie, de sorte que le Seigneur
pénètre véritablement dans notre vie
et nous dans la sienne, et que nous le
regardions et le contemplions, avec



les yeux de la foi, comme une
personne réellement présente : il
nous voit, il nous entend, il nous
attend, il nous parle, il s'approche de
nous et nous cherche, il s'immole
pour nous durant la sainte
messe[10].

Notre Père expliquait que les
hommes tendent à imaginer le
Seigneur « loin, là-haut, où brillent
les étoiles », comme se désintéressant
de ses créatures ; et ils n'arrivent pas
à croire « qu'il est aussi toujours à
nos côtés »[11]. Peut-être aurez-vous
rencontré des personnes qui
considèrent le Créateur si différent
des hommes, qu'il leur semble que
les petites ou les grandes
mésaventures qui composent la vie
humaine ne l'intéressent pas. Nous
savons, cependant, qu'il n'en est pas
ainsi, et que « Yahvé est élevé et il
voit les humbles » (Ps 137, 6, Vulg.) :
il regarde chacun avec amour, tout
ce qui nous concerne l'intéresse.



« Le Dieu de notre foi n'est pas un
être lointain, qui contemple avec
indifférence le sort des hommes :
leurs aspirations, leurs luttes, leurs
angoisses. C'est un Père qui aime ses
enfants au point d'envoyer le Verbe,
Seconde Personne de la Très Sainte
Trinité, pour que, en s'incarnant, il
meure pour nous et nous rachète.
C'est ce même Père aimant qui nous
attire maintenant doucement vers
lui, par l'action du Saint-Esprit qui
habite en nos cœurs »[12]. L'amour et
l'intérêt infinis du Fils pour chacun
d'entre nous l'ont conduit à rester
dans la Sainte Hostie, outre le fait de
s'être incarné, d'avoir travaillé et
d'avoir souffert comme ses frères les
hommes. Il est vraiment l'Emmanuel,
Dieu avec nous. « Le Créateur a
débordé d'affection pour ses
créatures. Notre Seigneur Jésus-
Christ, comme si toutes les autres
preuves de la miséricorde n'avaient
pas été suffisantes, institue
l'Eucharistie pour que nous puissions



l'avoir toujours près de nous et parce
que — dans la mesure où nous
pouvons comprendre — poussé par
son amour qui n'a pourtant besoin de
rien, il ne veut pas se passer de nous
»[13].

Actes d'adoration

Face à ce mystère de foi et d'amour,
nous tombons en adoration ; attitude
nécessaire, car c'est seulement ainsi
que nous manifestons de façon
adéquate que nous croyons que
l'Eucharistie est vraiment, réellement
et substantiellement le Christ présent
avec son corps, son sang, son âme et
sa divinité. Cette disposition est aussi
nécessaire, car c'est seulement ainsi
que notre amour — soumis et plénier
— peut répondre de façon
suffisamment adéquate à l'immense
amour de Jésus pour chacun de nous
(cf. Jn 13, 1 ; Lc 22, 15). Notre
adoration pour le Christ dans le
Saint-Sacrement, parce qu'il est Dieu,



comporte à la fois un geste extérieur
et une dévotion intérieure : de
l'amour. Ce n'est pas un rite
conventionnel, mais un don intime
de la personne qui se traduit
extérieurement. « Dans la sainte
messe, nous adorons, en
accomplissant avec amour le
premier devoir de la créature envers
son Créateur : «c'est le Seigneur ton
Dieu que tu adoreras, c'est à lui seul
que tu rendras culte» (Dt 6, 13 ; Mt 4,
10). Non pas une adoration froide,
formelle, servile, mais une estime et
un respect intimes, qui sont le propre
des fils très aimants »[14].

Les gestes d'adoration, tels que
l'inclinaison de tête ou du corps, la
génuflexion, la prostration, veulent
toujours exprimer la révérence et
l'affection, la soumission,
l'anéantissement, le désir d'union, de
service et, évidemment, ce n'est pas
de la servilité. La véritable adoration
ne signifie pas éloignement, distance,



mais identification amoureuse, car «
un enfant de Dieu traite le Seigneur
comme un Père. Ses relations ne se
réduisent pas à un hommage servile,
à une politesse purement formelle,
de simple courtoisie, mais sont
pleines de sincérité et de confiance
»[15].

Quelle importance saint Josémaria
n'accordait-il pas à ces
manifestations de piété, aussi petites
qu'elles puissent nous sembler ! Ces
détails sont chargés de signification,
ils révèlent la finesse intérieure de la
personne et la qualité de sa foi et de
son amour. « Comme ils sont tous
pressés maintenant au moment de
s'adresser à Dieu ! […]. Toi, ne sois
pas pressé. Ne fais pas, au lieu d'une
génuflexion pieuse, une contorsion
du corps, qui ressemble à une
moquerie […]. Fais la génuflexion
ainsi, doucement, avec piété, fais-la
bien. Et tandis que tu adores Jésus
dans le Saint-Sacrement, dis-lui dans



ton cœur : Adoro te devote, latens
deitas. Je t'adore, Dieu caché »[16].

Et il accordait encore plus
d'importance à cette attitude
intérieure d'amour, qui doit
imprégner toutes les manifestations
extérieures de la dévotion
eucharistique. L'adoration de Jésus
dans le Saint-Sacrement va de la
contemplation de son amour pour
nous, à la déclaration soumise de
l'amour de la créature pour lui ; mais
ce n'est pas simplement une question
de paroles, qui sont aussi
nécessaires, cela se manifeste surtout
par des actes extérieurs et intérieurs
de don : « que chacun de nous sache
dire en silence au Seigneur que rien
ne pourra nous séparer de lui, que
par sa disponibilité — il est là sans
défense — à rester sous les fragiles
apparences du pain et du vin, il a fait
de nous des esclaves volontaires
»[17]. Se faisant l'écho de saint Jean
Damascène, saint Thomas d'Aquin



explique que, dans la véritable
adoration, l'humiliation extérieure
du corps manifeste et excite la
dévotion intérieure de l'âme, le désir
de se soumettre à Dieu et de le
servir[18].

Nous ne devons pas hésiter — au
contraire ! — à répéter au Seigneur
que nous l'aimons et que nous
l'adorons, mais nous devons donner
toute leur valeur à ces paroles par
nos actes de soumission et par notre
obéissance à son vouloir. « Dieu
notre Seigneur a besoin que vous lui
répétiez, en le recevant chaque
matin : Seigneur, je crois que c'est toi,
je crois que tu es réellement caché
sous les espèces sacramentelles ! Je
t'adore, je t'aime ! Et lorsque vous lui
rendez une visite à l'oratoire, dites-
le-lui à nouveau : Seigneur, je crois
que tu es réellement présent ! Je
t'adore, je t'aime ! C'est cela
l'affection envers le Seigneur. C'est
ainsi que nous l'aimerons chaque



jour davantage. Ensuite, continuez à
l'aimer plus encore durant la
journée, en pensant et en vivant cette
considération : je vais bien terminer
les choses par amour pour Jésus-
Christ qui nous préside depuis le
tabernacle »[19].

Tibi se cor meum totum subiicit, 

quia, te contemplans, totum deficit 

S'émerveiller devant ce mystère
d'amour

Face au don de Jésus-Christ dans
l'Eucharistie, que de fois notre Père
répétait-il : « il est resté ici-bas pour
toi» ; «c'est par amour pour toi qu'il
s'est humilié à ce point »[20]. En
contemplant tant d'amour, le cœur
croyant est en quelque sorte
foudroyé, il est rempli d'admiration,
et il désire correspondre à son tour,
en se donnant entièrement au
Seigneur. « Moi, je m'émerveille
devant ce mystère d'Amour »[21].



Cultivons ce sentiment, cette
disposition de l'intelligence et de la
volonté, pour ne pas nous habituer et
pour garder toujours l'âme simple de
l'enfant qui s'émerveille devant les
cadeaux que son père lui prépare.
Exprimons aussi notre profonde
reconnaissance : « Merci, Jésus,
merci de t'être tellement abaissé, au
point de venir rassasier tous les
besoins de notre pauvre cœur »[22].
Et, comme conséquence logique,
mettons-nous à chanter, en louant
notre Père Dieu, qui a voulu
alimenter ses enfants du corps et du
sang de son Fils ; et persévérons dans
cette louange car elle sera toujours
trop brève[23].

Jésus est resté dans l'Eucharistie
pour venir en aide à notre faiblesse,
à nos doutes, à nos craintes, à nos
angoisses ; pour guérir notre
solitude, nos perplexités, nos
découragements ; pour nous
accompagner sur le chemin ; pour



nous soutenir dans la lutte. Surtout,
pour nous apprendre à aimer, pour
nous attirer vers son amour. « Quand
vous contemplez l'Hostie Sacrée,
exposée dans l'ostensoir sur l'autel,
voyez comme ils sont grands l'amour,
la tendresse du Christ. Moi je me
l'explique, en pensant à mon amour
pour vous. Si je pouvais en même
temps être au travail loin de vous, et
me trouver tout près de chacun
d'entre vous, avec quelle joie je le
ferais !

« Mais le Christ, lui, il le peut. Et lui
qui nous aime d'un amour
infiniment supérieur à ceux que
peuvent abriter tous les cœurs de la
terre, il est resté là pour que nous
puissions nous unir toujours à sa très
sainte Humanité, et pour nous aider,
pour nous consoler, pour nous
fortifier, pour que nous soyons
fidèles »[24]



« Car mes pensées ne sont pas vos
pensées, et vos voies ne sont pas mes
voies, — oracle de Yahvé. Autant les
cieux sont élevés au-dessus de la
terre, autant mes voies sont élevées
au-dessus de vos voies, et mes
pensées au-dessus de vos pensées
» (Is 55, 8-9). La logique
eucharistique dépasse toute logique
humaine, non seulement parce que
la présence du Christ sous les espèces
sacramentelles est un mystère que
nous ne pourrons jamais saisir
entièrement avec notre intelligence ;
mais aussi parce que le don du Christ
dans l'Eucharistie dépasse
complètement la petitesse du cœur
humain, celle de tous les cœurs
humains réunis. Tant de générosité
peut paraître incompréhensible pour
notre esprit limité, car elle se situe
bien loin des petits ou grands
égoïsmes qui si souvent nous
assaillent.



« C'est lui, le plus grand fou qu'il y ait
jamais eu et qu'il y aura jamais. Y a-t-
il plus grande folie que de se donner
comme il se donne, et à qui il se
donne ?

« Car c'eût été une folie s'il était resté
un Enfant sans défense ; mais alors
nombre de malfrats se seraient émus
et n'auraient pas osé le maltraiter. Or
cela lui a semblé encore trop peu : il
a voulu s'anéantir davantage. Et il
s'est fait nourriture, il s'est fait Pain.

« O Fou divin ! Comment les hommes
te traitent-ils ?… Et moi-même ? »[25]

Il est nécessaire d'agrandir notre
cœur pour nous approcher de Jésus
dans le Saint-Sacrement. Certes, la foi
est aussi nécessaire ; mais il faut en
plus être une âme d'Eucharistie, «
savoir aimer », « savoir se donner
aux autres », imitant, malgré notre
petitesse, le don du Christ à tous et à
chacun. Grâce à son expérience
personnelle, saint Josémaria a pu



nous confier : « La fréquence des
visites que nous rendons à notre
Seigneur dépend de deux facteurs :
de notre foi et de notre cœur ; de voir
et d'aimer la vérité »[26].

À «l'école» de saint Josémaria

Depuis qu'il était tout jeune, notre
Père savourait en profondeur
l'amour du Christ pour nous, lui qui a
voulu rester dans ce Sacrement ; il
avait en effet une très grande foi «
que l'on pouvait couper au couteau »
et il savait aimer : il pouvait se
donner « en exemple d'homme qui
sait aimer ». C'est pourquoi la « folie
d'amour » du Seigneur qui se donne
à nous dans ce Sacrement « avait
conquis son cœur », et il pouvait
comprendre que l'anéantissement et
l'humiliation auxquels était parvenu
le Seigneur par affection tendre et
forte à la fois envers chacun d'entre
nous aient pu atteindre leur degré
maximum. C'est pour cela aussi, qu'il



sut correspondre à cet amour sans
céder à la généralité dans
l'anonymat : il se considérait
directement interpellé par le Christ
qui s'offrait dans l'Eucharistie pour
sa propre vie et celle de chacun, ce
qui lui permit d'écrire, en se référant
au Saint Sacrifice : « »Notre» messe,
Jésus… »[27].

Parcourons chaque jour le même
itinéraire que notre très cher
fondateur : demandons très souvent
au Seigneur, avec les apôtres, comme
le répétait saint Josémaria : adauge
nobis fidem ! Et, par conséquent,
apprenons à «l'école de Mariano» à
nous donner constamment aux
autres, en commençant par servir
ceux qui se trouvent autour de nous,
avec une attention vibrante d'amour
sacrifié. Ainsi, nous saurons nous
aussi entrer dans le mystère d'amour
eucharistique et nous unir
intimement au sacrifice du Christ. En
même temps, l'amour que nous



éprouvons pour le Seigneur dans le
Saint-Sacrement nous conduira
justement à nous donner aux autres,
sans que cela se remarque, sans en
faire peser le poids : comme le
Seigneur, en passant inaperçus. «
C'est par amour et pour nous
apprendre à aimer que Jésus est
venu sur terre et qu'il est demeuré
parmi nous dans l'Eucharistie »[28].

Dans notre conduite personnelle,
nous devons imiter le oblatus est
quia ipse voluit (Is 53, 7, Vulg.) de
Jésus : cette forte détermination
intérieure de se donner et de se
livrer à la personne aimée,
d'accomplir ce qu'elle espère et ce
qu'elle demande. Nous avons besoin
d'un cœur pur, rempli d'affections
droites, libéré des désordres
introduits par le moi exorbité. « Les
manifestations extérieures d'amour
doivent naître du cœur et avoir leur
prolongement dans le témoignage
d'une conduite chrétienne […]. Que



nos paroles soient véridiques, claires,
opportunes ; qu'elles sachent
consoler et aider ; surtout, qu'elles
sachent apporter aux autres la
lumière de Dieu »[29].

Être véritablement une âme
d'Eucharistie ne se réduit pas à
l'observance fidèle de quelques
pratiques, qui sont par ailleurs
indispensables ; il s'agit plutôt d'un
don complet de notre cœur et de
notre vie, par amour pour celui qui
nous a livré et continue à nous livrer
la sienne avec une générosité
absolue. Apprenons de la Vierge
l'humilité et la disponibilité sans
conditions pour aimer, accueillir et
servir Jésus-Christ. Méditons
fréquemment, comme nous le
proposait notre très cher Père, le fait
que « pour abriter le Christ en son
sein, [Elle] fut conçue immaculée ». Il
concluait cette invitation par cette
question que nous pouvons nous
poser : « si l'action de la grâce doit



être proportionnelle à la différence
entre le don et les mérites, ne
devrions-nous pas transformer toute
notre journée en une Eucharistie
continuelle ? »[30]

Visus, tactus, gustus in te fallitur, 

sed auditu solo tuto creditur 

Avec la lumière de la foi

Comme il est évident l'échec des sens
face au Très Saint Sacrement !
L'expérience sensible, façon
naturelle pour notre intelligence de
connaître ce que sont les choses, ne
suffit pas ici. Seule l'ouïe sauve
l'homme du naufrage de la sensibilité
face à l'Eucharistie. Ce n'est qu'en
écoutant la Parole de Dieu qui révèle
ce que l'esprit ne perçoit pas à
travers la sensibilité, et en
l'accueillant avec foi, que l'on
parvient à savoir que la substance,
malgré les apparences, n'est pas du



pain mais le corps du Christ, n'est pas
du vin mais le sang du Rédempteur.

L'intelligence sombre aussi car elle
ne parvient pas et elle ne parviendra
jamais à comprendre comment
l'aspect sensible — les espèces — du
pain et du vin peut demeurer, alors
que la réalité substantielle est
constituée du corps et du sang du
Christ. « Tu ne le comprends ni le
vois ; mais la foi vive, elle, l'affirme,
en dépassant la nature »[31].

Par cette vertu théologale, nous
avons la certitude que ce mystère
eucharistique ne peut être accepté
par la raison humaine seule. «
Seigneur, je crois fermement. Merci
de nous avoir accordé la foi ! Je crois
en toi, en cette merveille d'amour
qu'est ta présence réelle sous les
espèces eucharistiques, après la
consécration, sur l'autel et dans les
tabernacles où tu es réservé. Je crois
davantage que si je t'écoutais de mes



propres oreilles, davantage que si je
te voyais de mes propres yeux,
davantage que si je te touchais avec
mes propres mains »[32].

« C'est notre foi tout entière qui
intervient lorsque nous croyons en
Jésus, en sa présence réelle sous les
apparences du pain et du vin »[33].
Foi dans le pouvoir du Créateur ; foi
en Jésus, qui affirme : « Ceci est mon
corps », et qui ajoute : « Ceci est le
calice de mon sang » ; foi en l'action
ineffable de l'Esprit Saint, qui est
intervenu dans l'Incarnation du
Verbe dans le sein de la Sainte Vierge
et qui intervient dans l'admirable
conversion eucharistique, dans la
transsubstantiation.

Foi dans l'Église qui nous enseigne : «
Parce que le Christ notre
Rédempteur a dit qu'était vraiment
son corps ce qu'il offrait sous l'espèce
du pain (voir Mt 26, 26-29 ; Mc 14,
22-25 ; Lc 22, 19 s ; 1 Co 11, 24-26), on



a toujours été persuadé dans l'Église
de Dieu — et c'est ce que déclare de
nouveau aujourd'hui ce saint concile
— que par la consécration du pain et
du vin se fait un changement de
toute la substance du pain en la
substance du corps du Christ notre
Seigneur et de toute la substance du
vin en la substance de son sang. Ce
changement a été justement et
proprement appelé, par la sainte
Église catholique, transsubstantiation
»[34].

Dans la ligne des enseignements de
ce Concile et avec toute la tradition,
le Magistère postérieur a insisté sur
le fait que « toute explication
théologique, cherchant quelque
intelligence de ce mystère, doit, pour
être en accord avec la foi catholique,
maintenir que, dans la réalité elle-
même, indépendante de notre esprit,
le pain et le vin ont cessé d'exister
après la consécration, en sorte que
c'est le corps et le sang adorables du



Seigneur Jésus qui, dès lors, sont
réellement présents devant nous
sous les espèces sacramentelles du
pain et du vin »[35].

Je vous conseille, tout spécialement
au long de cette Année de
l'Eucharistie, de relire et méditer
certains des documents les plus
importants que le Magistère de
l'Église a consacrés au Très Saint-
Sacrement[36]. Accueillons avec une
profonde reconnaissance et avec
vénération ces textes, renforçant
notre obœdientia fidei à la Parole de
Dieu qui nous est transmise dans ces
enseignements avec l'autorité reçue
de Jésus-Christ[37].

Credo quidquid dixit Dei Filius ; 

nil hoc verbo veritatis verius 

Paroles de vie

Notre foi se fonde sur les paroles
mêmes du Seigneur, que l'Église a



toujours comprises comme ce
qu'elles sont, c'est-à-dire, dans leur
sens plénier et réel. Après avoir
multiplié les pains et les poissons, le
Seigneur a déclaré : « Je suis le pain
vivant descendu du ciel. Si quelqu'un
mange de ce pain, il vivra
éternellement ; et le pain que je
donnerai c'est ma chair, pour le salut
du monde » (Jn 6, 51). Il ne parlait
pas en termes figurés ; s'il en avait
été ainsi, en constatant que beaucoup
— y compris certains disciples — se
scandalisaient en entendant ces
mots, il se serait expliqué autrement.
Mais il ne le fit pas ; au contraire, il
réaffirma avec force : « Celui qui
mange ma chair et boit mon sang a la
vie éternelle, et moi, je le
ressusciterai au dernier jour. Car ma
chair est vraiment une nourriture, et
mon sang est vraiment un breuvage
» (Jn 6, 54-55). Afin qu'ils ne pensent
pas qu'il allait s'offrir à eux comme
aliment de forme matérielle et
sensible, il ajouta : « C'est l'esprit qui



vivifie ; la chair ne sert de rien. Les
paroles que je vous ai dites sont
esprit et vie » (Jn 6, 63).

Ce sont les paroles du Verbum
spirans amorem : des paroles
d'amour, qui conduisent à l'amour,
car elles révèlent l'amour de Dieu
pour l'humanité, elles annoncent la
Bonne Nouvelle : « La Trinité s'est
éprise de l'homme »[38]. Comment
alors nos affaires ne
l'intéresseraient-ils pas ? Comment
n'interviendrait-il pas en notre
faveur lorsque cela sera nécessaire ?
« Sion disait : «Yahvé m'a
abandonnée ; le Seigneur m'a
oubliée !» Une femme oubliera-t-elle
son nourrisson, n'aura-t-elle pas pitié
du fruit de ses entrailles ? Quand
même les mères oublieraient, moi, je
te t'oublierai point ! » (Is 49, 14-15).
Cet intérêt, cette attention de Dieu
pour chacun d'entre nous, nous
parvient, avec l'incarnation du
Verbe, à travers son Cœur humain. «



La faim et la douleur émeuvent
Jésus, moins toutefois que
l'ignorance. «En débarquant, il vit
une grande foule et il en eut pitié, car
ils étaient comme des brebis qui
n'ont pas de berger, et il se mit à les
instruire longuement» (Mc 6, 34)
»[39].

Une attitude de confiance

Sur le plan naturel, il est logique de
souligner l'importance de
l'expérience sensible, comme
fondement de la science et du savoir.
Mais si nous n'observons « tout ce
qui nous entoure […] qu'avec une
vision humaine », il n'est pas difficile
ou étonnant qu'arrive ce que
décrivait notre Père : « Les yeux de
notre âme se troublent ; notre raison
croit pouvoir tout comprendre par
elle-même sans avoir besoin de Dieu
[…]. L'intelligence humaine finit par
se considérer comme le centre de
l'univers, par croire une nouvelle fois



au «vous serez comme des
dieux» (Gn 3, 5) et, toute remplie
d'amour pour elle-même, par
tourner le dos à l'amour de Dieu
»[40]. En cette époque qui «
développe un climat mondial où tout
est centré sur l'homme ; qui favorise
une ambiance de matérialisme qui
méconnaît la vocation transcendante
de l'homme »[41], nous devons
cultiver en nous, et répandre autour
de nous, une l'attitude d'ouverture
aux autres, une confiance
raisonnable en la parole des autres.

Je vous signalais auparavant que
pour comprendre la « générosité
divine »[42] de l'Eucharistie, il est
nécessaire de «savoir aimer» ;
Considérez aussi qu'il est également
nécessaire de «savoir écouter» et
d'avoir confiance, avant tout, en Dieu
et en son Église. La foi — soumission
et, à la fois, élévation de l'intelligence
— en Jésus dans le Saint-Sacrement
nous libérera de cette spirale néfaste



qui éloigne de Dieu ainsi que des
autres ; elle nous défendra de cette «
enflure générale » qui recouvre « le
pire des maux »[43]. Le fait que notre
intelligence s'incline devant la Parole
incréée, cachée sous les espèces du
pain, nous aide aussi à ne pas nous
fier uniquement à nos sens et à notre
jugement, et à renforcer en nous
l'autorité de Dieu qui ne se trompe
pas et ne peut pas se tromper.

Dans le tabernacle se cache la force,
le refuge le plus sûr contre les
doutes, contre les craintes et les
inquiétudes[44]. C'est le Sacrement
de la Nouvelle Alliance, de l'Alliance
éternelle, nouveauté ultime et
définitive car il n'est pas possible de
se donner davantage. Sans le Christ,
l'homme et le monde demeureraient
dans l'obscurité. De même la vie du
chrétien devient chaque fois plus
sombre lorsqu'il se sépare du Christ.
Ce sacrement, avec sa nouveauté
définitive, chasse définitivement ce



qui est vieux, l'incrédulité, le péché. «
Il nous faut nous débarrasser de tout
ce qui est périmé, dangereux,
inutile : découragement, manque de
confiance, tristesse, lâcheté. La
Sainte Eucharistie fait pénétrer chez
les enfants de Dieu la nouveauté
divine ; nous devons répondre in
novitate sensus (Rm 12, 2) par le
renouvellement de toutes nos
pensées et de toutes nos actions. Il
nous a été donné une nouvelle
source d'énergie, une racine
puissante, greffée sur le Seigneur
»[45].

In Cruce latebat sola deitas, 

at hic latet simul et humanitas

Avec le Christ sur le Calvaire

La célébration de l'Eucharistie nous
situe sur le Calvaire, parce que «
dans ce divin sacrifice qui
s'accomplit à la messe, ce même
Christ est contenu et immolé de



manière non sanglante, lui qui s'est
offert une fois pour toutes de
manière sanglante sur l'autel de la
croix (He 9, 27) […]. C'est, en effet,
une seule et même victime, c'est le
même qui, s'offrant maintenant par
le ministère des prêtres, s'est offert
alors lui-même sur la croix, la
manière de s'offrir étant seule
différente »[46]. Nous accédons au
Calvaire « non seulement par un
simple souvenir plein de foi, mais
aussi par un contact actuel, car ce
sacrifice se rend présent, se
perpétuant sacramentellement, dans
chaque communauté qui l'offre par
les mains du ministre consacré »[47].

Au Golgotha, sur une autre croix,
près de Jésus se trouve Dimas, le bon
larron. Nous nous retrouvons avec
lui face à la même Personne et nous
assistons au même événement
dramatique. Nous nous accordons
aussi, tout au moins nous voulons y
parvenir, dans notre foi profonde en



cette Personne : lui a cru que Jésus
possédait le Royaume de Dieu et,
repenti, il désirait être avec le Christ
dans ce Royaume. Nous croyons
également que c'est Dieu, le Fils de
Dieu, qui s'est fait homme pour nous
sauver ; mais nous nous distinguons
de ce pécheur contrit dans le fait que
lui voyait l'humanité du Christ, mais
pas la divinité ; nous ne voyons, dans
Jésus dans le Saint-Sacrement, ni la
divinité ni l'humanité.

Le larron repenti

À la différence de l'autre larron,
Dimas reconnaissait ses fautes, il
acceptait le châtiment mérité pour
ses offenses et il confessait la sainteté
de Jésus : « lui n'a rien fait de mal
» (Lc 23, 41). Nous aussi nous
supplions le Seigneur de nous
accueillir dans son Royaume. Afin de
le recevoir avec un cœur plus pur,
nous confessons nos fautes et nous
lui demandons pardon ; lorsque cela



est nécessaire aussi, comme l'Église
nous l'enseigne, nous avons
auparavant recours au sacrement de
la réconciliation avec une douleur
qui soit féconde :

« S'il ne convient pas que qui que ce
soit s'approche d'une fonction sacrée
si ce n'est saintement ; […] (le
chrétien) doit diligemment veiller à
ne s'en approcher pour le recevoir
qu'avec grand respect et sainteté,
d'autant plus que nous lisons dans
l'Apôtre ces mots pleins de crainte :
«Qui mange et boit indignement,
mange et boit sa condamnation, ne
discernant pas le corps du Christ» (1
Co 11, 29). C'est pourquoi il faut
rappeler à qui veut communier le
commandement : «Que l'homme
s'éprouve lui-même» (1 Co 11, 28).

« La coutume de l'Église montre
clairement que cette épreuve est
nécessaire pour que personne en
ayant conscience d'un péché mortel,



quelque contrit qu'il s'estime, ne
s'approche de la sainte Eucharistie
sans une confession sacramentelle
préalable »[48].

L'humilité du Christ crucifié a poussé
Dimas à ne pas s'enorgueillir et à
accepter avec douceur la souffrance,
rejetant la tentation de se rebeller. «
Humilité de Jésus : à Bethléem, à
Nazareth, au Calvaire… — Mais plus
d'humiliation et d'anéantissement
encore, dans l'Hostie sainte : plus que
dans la crèche, qu'à Nazareth, ou sur
la Croix »[49]. Imitons le latro
pœnitens dans cette disposition
d'humilité, avec plus de motif encore,
parce que l'exemple de
l'anéantissement dans l'Eucharistie,
que nous contemplons avec (les yeux
de) la foi, est encore plus grand que
celui qu'il a vu de ses yeux au
Calvaire. Lorsque le «moi» s'élève
rempli d'orgueil, réclamant des
droits de commodité, de sensualité,
de gratitude ou des manifestations de



reconnaissance, le remède consiste à
regarder le Crucifié, à se rendre au
pied du tabernacle, à participer
sacramentellement à son sacrifice.
C'est à cette conclusion que parvenait
notre Père, qui achevait ainsi ce
point de Chemin : « Combien donc il
me faut aimer la messe ! »[50].

Chaire d'enseignement de toutes les
vertus

Saint Thomas d'Aquin écrit que le
Christ sur la Croix est un exemple de
toutes les vertus : « Passio Christi
sufficit ad informandum totaliter
vitam nostram »[51], il suffit de
tourner les yeux vers le Crucifié,
pour apprendre tout ce dont nous
avons besoin dans cette vie. Et il
insiste : « Nullum enim exemplum
virtutis abest a Cruce »[52], aucun
exemple de vertus ne manque, ils
abondent clairement pour toutes :
force, patience, humilité,
détachement, charité, obéissance,



mépris de honneurs, pauvreté,
abandon…

Nous pouvons affirmer la même
chose de l'Eucharistie : c'est une
excellente chaire d'amour et
d'humilité ; dans ce don divin, nous
pouvons aussi nous fortifier dans les
autres vertus chrétiennes. « Dans la
Sainte Eucharistie et dans l'oraison
se trouve la chaire où nous
apprenons à vivre, en servant
joyeusement toutes les âmes ; nous
apprenons aussi à gouverner en
servant ; à obéir dans la liberté, en
désirant obéir ; à chercher l'unité
dans le respect de la variété, de la
diversité, dans l'identification la plus
intime »[53].

C'est une chaire tout
particulièrement pour les vertus que
l'on doit cultiver chaque jour dans le
travail et en famille, dans les
situations ordinaires des personnes
courantes : savoir attendre, savoir



accueillir tout le monde, être
toujours disponible… Le silence de
Jésus dans le Saint-Sacrement est
surtout éloquent pour ceux qui,
comme nous, doivent se sanctifier
nel bel mezzo della strada, occupés à
mille affaires apparemment sans
importance. Depuis le silence de ce
trône, Jésus nous précise que la vie
ordinaire nous offre, par l'humilité
avec laquelle elle s'écoule, de
constantes possibilités de
sanctification et d'apostolat ; il nous
rappelle que cette vie quotidienne
renferme tout le trésor et la force de
Dieu, qui intervient et dialogue à tout
moment avec nous, et qui s'intéresse
jusqu'à la chute de l'un de nos
cheveux (cf. Mt 10, 29).

En contemplant Jésus dans le Saint-
Sacrement, nous voyons la nécessité
d'agir avec rectitude d'intention, en
n'ayant d'autre volonté que celle
d'accomplir le vouloir divin : servir
les âmes pour qu'elles parviennent



au ciel. Nous découvrons alors la
transcendance de notre don aux
autres, dépensant notre propre vie
pour accompagner nos frères les
hommes , sans bruit, avec patience,
discrètement ; par notre amitié et
notre affection manifestées par des
œuvres vraisemblablement petites
mais concrètes et utiles ; par la
disponibilité de notre temps et par
notre grand cœur qui saura avoir
pour tous, pour chacun, le mot
opportun, le conseil et les paroles de
réconfort nécessaires, le
commentaire doctrinal ou la
correction fraternelle.

« Il s'abaisse à tout, il admet tout, il
s'expose à tout — aux sacrilèges, aux
blasphèmes, à la froideur de
l'indifférence de tant de personnes —
pourvu qu'il puisse offrir, ne serait-
ce qu'à un seul homme, la possibilité
de découvrir les battements d'un
Cœur qui bat dans sa poitrine blessée
»[54].



Se donner au service des autres

Face à la présence réelle de Jésus
dans le tabernacle, nous comprenons
l'ineffable efficacité de « se cacher et
disparaître », qui ne consiste pas à
tomber dans le dolce far niente, à
s'isoler des autres, à cesser d'avoir
une influence dans les milieux dans
lesquels nous nous trouvons et sur le
développement des événements que
ce soit dans notre famille, notre
milieu professionnel ou social. Cela
se traduit, au contraire, par le fait de
rendre toute la gloire à Dieu et de
respecter la liberté des autres ; cela
se traduit aussi par le fait de les
pousser vers le Seigneur sans tapage,
mais avec la «coaction» de notre
propre don et de notre vertu joyeuse
et généreuse.

En regardant le Seigneur dans le
Saint-Sacrement, nous nous
persuadons de la convenance de
«devenir pain» ; que les autres



puissent s'alimenter de ce que nous
possédons, de notre prière, de notre
service, de notre joie, pour avancer
sur le chemin de la sainteté. Nous
nous convainquons de la nécessité
du « sacrifice discret et silencieux
»[55], sans spectacle ni gestes
grandiloquents. « Jésus est resté dans
l'Eucharistie par amour…pour toi.

« — Il y est resté, tout en sachant
comment les hommes le recevraient
et comment tu le recevrais toi-même.

« — Il y est resté afin que tu le
manges, afin que tu lui rendes visite
et que tu lui racontes tes problèmes ;
afin qu'en le fréquentant dans la
prière auprès du tabernacle et dans
la communion, tu t'éprennes de lui
de plus en plus, et que tu fasses en
sorte que d'autres âmes — beaucoup
d'âmes ! — suivent le même chemin
»[56].

Dans l'Eucharistie, Jésus nous montre
avec une éloquence divine que, pour



être comme lui, il faut se donner
complètement aux autres sans rien
marchander, au point de faire de
notre chemin un service constant. «
Tu parviendras à être saint si tu vis
la charité, si tu sais faire les choses
qui plaisent aux autres et qui ne
représentent pas une offense à Dieu,
même si elles te coûtent »[57].

Ambo tamen credens atque
confitens, 

peto quod petivit latro pœnitens 

Au rythme de la contrition

Revenons à la scène du Calvaire pour
entendre la pétition du bon larron,
qui émouvait tant saint Josémaria
lorsqu'il méditait l'Adoro te devote. «
J'ai très souvent répété ce vers de
l'hymne eucharistique : peto quod
petivit latro pœnitens, et je m'émeus
toujours : demander, comme le
larron repenti !



« Il a reconnu que lui méritait bien ce
châtiment atroce… Et un seul mot lui
a suffi pour ravir le cœur du Christ et
ainsi «s'ouvrir» les portes du ciel
»[58].

Au cours de ses dernières années
tout particulièrement, face aux
difficultés de l'Église, notre Père s'en
remettait de toute son âme à la
miséricorde divine, demandant cette
compréhension, cet amour de Dieu
pour lui-même et pour tous. Il ne
mettait pas en avant des mérites,
qu'il pensait ne pas avoir ; « c'est le
Seigneur qui a tout fait », assurait-il
convaincu. Il n'en appelait pas à la
justice pour obtenir du Seigneur son
aide dans les tribulations et dans
l'épreuve ; il cherchait le refuge de sa
compassion. Ainsi, de la foi dans le
Christ il passait à la contrition : à la
conversion constante et joyeuse.
Notre Père agissait avec cette
logique, bien certain que cor
contritum et humiliatum, Deus, non



despicies (Ps 50 [51], 19), Dieu ne
méprise pas un cœur contrit et
humilié.

Maintenant, par son intercession au
ciel, nous devons nous adapter à ce
rythme de foi et de douleur qui
constitue sans équivoque le signe
d'une vie intérieure authentique. La
fréquentation eucharistique
renforcera notre espérance, notre
confiance en la miséricorde du
Seigneur, de bien des façons ; entre
autres, en nous aidant à découvrir
nos misères pour que nous les
apportions au pied de la Croix et
qu'ainsi, par notre lutte contre nos
défauts, nous élevions la Croix
victorieuse du Seigneur au-dessus de
nos vies, au-dessus de nos faiblesses.

Se fier à la miséricorde divine

Dimas a trouvé la miséricorde et la
grâce divines en transformant cette
activité qui était auparavant sa
«profession» : assaillir et voler les



personnes. Sur la croix, par la foi et
avec une douleur sincère, il a
«assailli» le Christ, il lui a «volé» son
cœur et il est entré avec lui dans la
gloire. Notre Père nous a transmis
cette « habitude pleine d'amour,
«d'assaillir» les tabernacles »[59] ; il
nous a surtout appris à unir notre
travail sanctifié à l'offrande que
Jésus fait de lui-même dans la messe
et à travailler ainsi avec la force qui
émane de son sacrifice.

L'expérience du latro pœnitens est
aussi la nôtre : nous espérons notre
sanctification de la miséricorde du
Seigneur. En recevant son pardon et
sa grâce, nous reproduisons ces dons
dans l'amour fraternel avec lequel
nous traitons tous ceux qui nous
entourent, car la sainteté, la
perfection, est en lien direct avec la
miséricorde. Le Seigneur lui-même
l'exprime clairement : « Soyez
parfaits comme votre Père céleste est
parfait » (Mt 5, 48) ; et « Soyez donc



miséricordieux comme votre Père est
miséricordieux » (Lc 6, 36).

Cependant, nous devons toujours
avoir présent à l'esprit que « la
miséricorde n'en reste pas à une
froide attitude de compassion : la
miséricorde s'identifie avec la
surabondance de la charité, qui
amène avec elle la surabondance de
la justice »[60]. Cela se traduit
simplement par le fait de nous
donner aux autres et de nous en
occuper, comme le bon samaritain :
sans négliger nos propres devoirs et,
en même temps, en nous décidant à
sacrifier notre commodité et à nous
passer de nos petits — ou pas si petits
— plans et intérêts personnels. « Être
miséricordieux c'est garder le cœur
sensible, c'est entretenir la blessure
humaine et divine d'un amour ferme,
sacrifié, généreux »[61].

Ainsi comprise, cette disposition
active de l'esprit doit être appliquée



de façon analogique au Christ, Dieu
et Homme. Il serait absurde de faire
référence à notre miséricorde par
rapport à Dieu en lui-même, mais il
n'en va pas de même en ce qui
concerne l'Humanité de Jésus, car le
Seigneur lui-même nous a dit qu'il
considérait comme adressées à lui les
manifestations de miséricorde vis-à-
vis de ses frères les hommes, même
les plus petits (cf. Mt 25, 40). De plus,
nous pouvons, d'une certaine
manière, vivre la miséricorde —
comme réparation — vis-à-vis de
l'Humanité du Seigneur cachée dans
le tabernacle, où il se présente à nous
comme « le Grand Solitaire » : c'est
un acte profond d'amour et de piété
que de lui rendre visite dans sa «
prison d'amour », où il a voulu rester
« volontairement enfermé »[62]
parce qu'il a voulu être avec nous,
jusqu'au bout.

Que de possibilités se présentent à
nous de «le traiter avec égards», de



l'accompagner, de lui manifester
notre affection ! Saint Josémaria
nous encourageait à une telle
conduite : « Jésus dans le Saint-
Sacrement, toi qui nous attend avec
amour dans tant de tabernacles
délaissés, je demande que dans ceux
de nos centres nous te traitions
toujours «avec égards», que tu sois
entouré de notre affection, de notre
adoration, de notre réparation, de
l'encens de nos petites victoires, de la
douleur de nos échecs »[63].

Plagas, sicut Thomas, non intueor,

Deum tamen meum te confiteor

L'attitude initiale de Thomas

Huit jours après la résurrection de
Jésus, dans le Cénacle, Thomas
regarde le Seigneur qui lui montre
ses plaies et lui dit : « Approche ton
doigt ici, et regarde mes mains ;
approche ta main, et mets-la dans
mon côté. Ne sois pas incrédule, mais



fidèle » (Jn 20, 27). Dans l'Eucharistie,
nous nous trouvons aussi réellement
devant son corps glorieux, bien que
en même temps en état de victime —
Christus passus — par la séparation
sacramentelle du corps et du sang. «
Le sacrifice eucharistique rend
présent non seulement le mystère de
la passion et de la mort du Sauveur,
mais aussi le mystère de la
résurrection, dans lequel le sacrifice
trouve son couronnement. C'est en
tant que vivant et ressuscité que le
Christ peut, dans l'Eucharistie, se
faire «pain de la vie» (Jn 6, 35. 48),
«pain vivant» (Jn 6, 51) »[64].

Nous pouvons imaginer que l'apôtre
Thomas, lorsque Jésus fut arrêté à
Gethsémani d'abord, puis face à
«l'échec humain» du Christ, a dû se
sentir déconcerté, frustré, désespéré.
Peut-être s'est-il montré
particulièrement émotif dans son
effondrement et pour cela lui en
coûtait-il davantage, plus qu'aux dix



autres, d'accepter la réalité de la
résurrection du Seigneur. Il lui a été
particulièrement difficile de croire
de nouveau en Jésus, d'espérer de
nouveau en lui, de se remplir à
nouveau d'un solide enthousiasme ;
bref, de l'aimer et de se sentir aimé
par lui. Et il mit ses conditions.

Dieu s'est révélé de façon
progressive, et d'une certaine
manière, le cours historique de la
Révélation se manifeste en chaque
homme à travers son itinéraire de
foi. Chaque nouveau pas sur ce
chemin suppose un abandon
intérieur «nouveau» lui aussi, qui est
plus coûteux, qui oblige à une plus
grande identification au Christ, le
moi mourant chaque fois davantage.
Et il est bon que nous soyons
prévenus car la réaction de saint
Thomas peut aussi se produire dans
notre âme : une attitude incrédule,
une résistance à croire sans
hésitation, à croire davantage : n'en



soyons ni étonnés, ni inquiets. Pour
dépasser cet obstacle, répétons avec
davantage de foi devant le
tabernacle, et en d'autres occasions :
Dominus meus et Deus meus ! (Jn 20,
28).

Les apôtres croyaient en Jésus
comme prophète et envoyé de Dieu ;
comme Messie et Sauveur d'Israël ;
comme Fils de Dieu. Mais ils s'étaient
fait une idée erronée de la façon dont
ce salut aurait lieu et des formes que
prendrait le royaume de leur Maître.
Ils n'avaient pas vraiment compris
les annonces répétées du Christ, à
trois reprises au moins, quant à sa
passion et sa mort. Ensuite, en partie
à cause de leur indolence, et en
partie à cause de la tragédie de la
passion, les événements les ont
violemment placés face au plan de
Dieu, et tous se sont perdus, excepté
saint Jean. Et il leur en a coûté, tout
particulièrement pour saint Thomas,
d'accepter la réalité glorieuse du



Christ ressuscité. Mais les différentes
apparitions du Seigneur ont fait
disparaître leurs réserves, et Thomas
lui-même a dépassé sa faiblesse
spirituelle, comme je viens de le
mentionner, par un merveilleux acte
de foi et d'amour : Dominus meus et
Deus meus !

À l'heure de l'épreuve

N'excluons pas, en ce qui nous
concerne, une résistance initiale à
croire pour différentes raisons : à
cause d'une accumulation
d'expériences négatives, à cause de
l'adversité d'un milieu anti-chrétien,
ou à cause d'« une rencontre fortuite
avec la Croix »[65], qui se présente à
nous plus concrète et plus rude : «
Car Dieu nous demande à tous une
totale abnégation, or quelquefois le
pauvre homme d'argile, dont nous
sommes faits, se rebelle ; surtout, si
nous avons laissé notre moi



s'interposer dans le travail, qui doit
être fait pour Dieu »[66].

Avec la grâce de Dieu, nous
dépassons toujours ce type de
situations, si nous les affrontons
comme ce qu'elles sont : des
invitations à nous approcher
davantage de Dieu, à mieux le
connaître, à l'aimer davantage, à le
servir avec plus d'efficacité. Et le
moyen le plus sûr de dépasser
facilement ces difficultés consiste à
rencontrer le Christ crucifié et
glorieux : Jésus dans le Saint-
Sacrement. Le moment est alors tout
particulièrement indiqué pour nous
rendre auprès du tabernacle et pour
parler avec le Seigneur, qui nous
montrera ses plaies comme gages de
son amour : avec foi en ces blessures
que nous ne pouvons contempler
physiquement, nous découvrirons
avec les apôtres combien est
nécessaire ce mystère qui veut que «
le Christ souffrît toutes ces choses



pour entrer dans sa gloire » (Lc 24,
26) ; nous accueillerons plus
clairement la Croix comme un don
divin, comprenant ainsi cette
exhortation de notre Père : «
efforçons-nous de voir la gloire et le
bonheur cachés dans la douleur
»[67].

Dans les plaies du Christ

J'insiste, mes filles et mes fils, ne
nous étonnons pas et ne nous
inquiétons pas si nous rencontrons
des situations particulièrement
dures, dans lesquelles le «clair-
obscur» de la foi nous présente plus
explicitement sa dimension
d'obscurité. Ce sont des occasions où
il nous est peut-être plus difficile de
reconnaître le Christ, et où nous ne
parvenons même pas à distinguer
par où passe le chemin que Dieu veut
que nous suivions. Ce genre
d'épreuves intérieures est parfois dû
à la misère humaine, au manque de



correspondance ; mais fréquemment
il en va autrement : cela fait partie
du plan voulu par Dieu pour nous
identifier à Jésus-Christ, pour nous
sanctifier.

Le moment est venu «d'aller»,
comme le fit l'apôtre Thomas, dans
les plaies du Christ. C'est ainsi que
nous l'explique saint Josémaria. «
N'oubliez pas qu'être avec Jésus c'est
certainement rencontrer sa croix.
Lorsque nous nous abandonnons
entre les mains de Dieu, il permet
souvent que nous goûtions la
douleur, la solitude, la contradiction,
la calomnie, la diffamation, la
moquerie au-dedans de nous-mêmes
et de l'extérieur, parce qu'il veut
nous rendre conformes à son image
et à sa ressemblance, et qu'il tolère
aussi que l'on nous traite de fous et
que l'on nous prenne pour des sots.

« Le moment est alors venu d'aimer
la mortification passive, qui se



présente cachée, ou, au contraire,
effrontée et insolente, lorsque nous
ne l'attendons pas. […].

« En admirant et en aimant vraiment
la très sainte Humanité de Jésus,
nous découvrirons ses plaies une à
une. Et dans ces moments de
purification passive — moments
pénibles, durs, qui nous arrachent
des larmes à la fois douces et amères,
que nous nous efforçons de cacher —
nous aurons besoin de nous
introduire dans chacune de ces très
saintes blessures : pour nous
purifier, pour nous réjouir dans ce
sang rédempteur, pour nous fortifier
[…].

« Allez-y de la façon qui vous émeut
le plus, et déversez dans les plaies du
Seigneur tout votre amour humain…
et votre amour divin. Voilà ce que
signifie désirer l'union, se sentir
frère du Christ, du même sang que
lui, fils de la même Mère, parce que



c'est elle qui nous a conduits jusqu'à
Jésus »[68].

Cherchons avec plus de
persévérance, non seulement dans
les temps d'épreuve, mais à tout
moment, la rencontre avec le Christ
ressuscité, qui nous attend sur l'autel
et dans le tabernacle. Quelle
confiance et quelle sécurité nous
devons avoir au moment d'aller prier
devant Jésus dans le Saint-
Sacrement, pour le supplier, avec
l'audace des enfants, pour tant de
nécessités et d'intentions ! Thomas
l'apôtre a imposé cette rencontre
comme condition pour croire ; nous
avons maintenant, par la grâce de
Dieu, la certitude qu'en nous situant
devant Jésus, toutes nos difficultés
spirituelles se résolvent. Nous ne
contemplons ni l'humanité, ni la
divinité du Seigneur, mais nous
croyons fermement, et nous allons
vers lui, qui « nous voit, nous entend
et nous attend ; [qui] se tient au



milieu de nous dans le tabernacle où,
caché sous les espèces
sacramentelles, il est réellement
présent […] qui demande : que
t'arrive-t-il ? Il m'arrive que… Et
aussitôt vient la lumière ou, au
moins, l'acceptation et la paix »[69].
Ainsi, nous serons fidèles et nous
ressentirons l'impulsion et la force
de dire à tout le monde, sans respects
humains, avec naturel et urgence,
que nous avons trouvé le Christ, que
nous l'avons touché, qu'il vit ! Nous
savourerons, comme saint Josémaria,
la vérité et la joie du fait que Jésus
est vraiment Iesus Christus heri et
hodie, ipse et in sæcula ! (He 13, 8).

Fac me tibi semper magis credere,

in te spem habere, te diligere 

Âmes d'Eucharistie : foi, amour,
espérance

La croissance dans la vie spirituelle
est en lien direct avec la croissance



de la dévotion eucharistique. Avec
quelle force notre Père prêchait-il
cette idée ! Comme fruit de sa propre
expérience spirituelle, il nous
poussait chacune, chacun : « Sois
donc une âme eucharistique ! — Si le
tabernacle est au centre de tes
pensées et de tes espérances, mon
enfant, comme ils seront nombreux,
les fruits de sainteté et d'apostolat
que tu récolteras ! »[70]

Le désir de sainteté et le zèle
apostolique trouvent dans la
contemplation eucharistique leur
orientation et leur fondement le plus
solide. « Je ne comprends pas
comment l'on peut vivre
chrétiennement sans ressentir le
besoin d'une amitié constante avec
Jésus dans la Parole et dans le Pain,
dans la prière et dans l'Eucharistie.
Et en revanche, je comprends très
bien qu'au cours des siècles les
générations successives de fidèles



aient concrétisé progressivement
cette piété eucharistique »[71].

Lorsque Dieu s'approche d'une âme
pour l'attirer à lui, celle-ci doit se
disposer par davantage d'actes de foi,
d'espérance et d'amour ; elle doit
intensifier sa vie théologale, la
traduisant par davantage de prière,
plus de pénitence, une réception plus
régulière des sacrements, une
fréquentation plus intime de
l'Eucharistie. C'est ainsi que s'est
toujours comporté notre Père,
surtout depuis que le Seigneur a
commencé à se manifester dans son
âme, avec ces pressentiments de
l'amour. Une fois arrivé au
Séminaire de saint Charles, il passait
des nuits entières à prier,
accompagnant le Seigneur dans le
tabernacle ; au fur et à mesure où les
journées s'écoulaient, il ressentait
plus profondément l'urgence d'être
davantage avec lui.



Le chemin chrétien est un chemin
essentiellement théologal : fruit de la
connaissance surnaturelle, de la
tension vers le Bien infini qu'est la
Trinité, de la communion dans la
charité. Et l'adoration eucharistique
en est la plus sublime expression, car
elle s'adresse à Dieu comme lui l'a
décidé en demeurant plus à notre
portée. En même temps, et pour cette
même raison, nous avons là le
meilleur moyen de croître dans ces
trois vertus. Notre Père les
demandait tous les jours, justement
au cours de la sainte messe, tandis
qu'il élevait Jésus dans le Saint-
Sacrement dans l'Hostie consacrée et
dans le calice avec son sang : adauge
nobis fidem, spem, caritatem !

La foi, l'espérance et la charité :
vertus surnaturelles, que seul Dieu
peut infuser dans les âmes et que lui
seul peut faire croître. Cela ne
signifie pas pour autant que la
réception de ces dons divins nous



dispense d'une collaboration
personnelle ; en effet, Dieu tout
puissant n'impose jamais son amour
dans ses différents projets : « Dieu ne
veut pas d'esclaves. Il veut des fils et
il respecte notre liberté »[72]. C'est
pourquoi, d'ordinaire, il dispose que
l'homme accueille son action
ineffable et l'accompagne de son
effort : sachons nous émerveiller de
voir l'importance qu'il nous attribue.

Délicatesses du Seigneur

Il nous faut saisir que
l'enfouissement de Jésus-Christ sous
les espèces eucharistiques, tout en
répondant aux exigences de
l'économie sacramentelle, répond
aussi spécifiquement à ce désir de
Dieu de ne pas forcer notre liberté
humaine. En se cachant, le Seigneur
nous invite à le chercher, tandis que
lui vient à notre rencontre, « feignant
de se trouver là par hasard »[73].
Que de fois il en a été ainsi pour saint



Josémaria, qui, sans s'en rendre
compte, sans se le proposer
expressément, se trouvait en train de
«ruminer» des paroles de l'Écriture
qui venaient éclairer certains aspects
de son travail apostolique, qui lui
manifestaient la volonté de Dieu, qui
répondaient aux problèmes et aux
doutes qu'il avait soumis au
Seigneur ! « L'Évangéliste raconte
que Jésus, après qu'il a effectué un
miracle, se cache lorsqu'on veut le
faire roi.

« — Seigneur, toi qui veux nous faire
participer au miracle de
l'Eucharistie, nous te demandons de
ne pas te cacher à nos yeux ; nous te
demandons de vivre avec nous ; que
nous puissions te voir, te toucher,
t'entendre, rester toujours près de
toi. Sois le roi de nos vies et de nos
travaux »[74].

La vie théologale, la vie de foi,
d'espérance et de charité, par sa



nature même tend toujours à nous
pousser davantage, à augmenter
notre correspondance : nous ne
pouvons nous contenter de ce que
nous faisons déjà. C'est par
conséquent un signe de véritable
amour de Dieu que de juger que nous
l'aimons peu, que nous devons le
fréquenter chaque jour davantage.
Seul celui qui aime peu, pense qu'il
aime déjà beaucoup. Notre Père nous
interpelle avec force : « Quoi ?… tu
ne peux pas faire plus ? — Ne serait-
ce pas plutôt que… tu ne peux pas
faire moins ? »[75]. Répondons, en
recourant une fois de plus au Christ
notre Seigneur, caché dans le
tabernacle : « Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere ! »

Cette tension pour faire «plus» —
comme pour tout ce qui touche à la
vie chrétienne — trouve dans
l'Eucharistie sa racine et son centre.
En effet, Jésus dans l'Eucharistie est



le sommet du «crescendo» de la
donation de Dieu faite à l'humanité
et, en nous identifiant à lui, il nous
communique cette même tendance
au «crescendo» dans notre don
personnel, «suaviter et fortiter», il
nous conduit en quelque sorte par la
main. C'est ainsi que l'exprimait saint
Josémaria : « Tu as commencé par lui
rendre une visite, chaque jour…
aussi je ne m'étonne pas que tu me
dises : je commence à aimer à la folie
la lampe du tabernacle »[76]. Au pied
du tabernacle, supplions Jésus avec
une piété fervente, afin qu'il
obtienne pour tous de vivre, chaque
fois davantage, des « œuvres de la foi
», des « sacrifices de la charité », de la
« constance de l'espérance » (1 Th 1,
3).

O memoriale mortis Domini, 

panis vivus, vitam præstans homini 

Mémorial du Sacrifice de la Croix



L'Eucharistie est le mémorial de la
mort du Seigneur et le banquet où le
Christ nous donne comme aliment
son corps et son sang. « La divine
sagesse, enseigne Pie XII, a trouvé un
moyen admirable de rendre
manifeste le sacrifice de notre
Rédempteur par des signes
extérieurs, symboles de mort. En
effet, par le moyen de la
transsubstantiation du pain au corps
et du vin au sang du Christ, son corps
se trouve réellement présent, de
même que son sang, et les espèces
eucharistiques, sous lesquelles il se
trouve, symbolisent la séparation
violente du corps et du sang. Ainsi la
représentation commémorative de sa
mort réelle sur le Calvaire est
renouvelée dans tout sacrifice de
l'autel, car la séparation des
symboles indique clairement que
Jésus-Christ est en état de victime
»[77].



Jean Paul II, en exposant cette
doctrine, écrit : « La messe rend
présent la sacrifice de la Croix, elle
ne s'y ajoute pas et elle ne le
multiplie pas. Ce qui se répète, c'est
la célébration en mémorial, la
«manifestation en
mémorial» (memorialis
demonstratio) du sacrifice, par
laquelle le sacrifice rédempteur du
Christ, unique et définitif, se rend
présent dans le temps. La nature
sacrificielle du mystère
eucharistique ne peut donc se
comprendre comme quelque chose
qui subsiste en soi, indépendamment
de la Croix, ou en référence
seulement indirecte au sacrifice du
Calvaire »[78].

La sainte messe n'en reste jamais par
conséquent à un simple rappel de
l'événement qui nous a sauvés au
Golgotha, elle actualise ce moment
sacramentellement. Tout sacrement
réalise ce qu'il signifie ; ainsi, la



messe signifie et rend présent le
sacrifice même de Jésus au Calvaire.
Elle est le mémorial vivant de la
Passion et de la Mort de notre
Seigneur. « Quand l'Église célèbre
l'Eucharistie, elle fait mémoire de la
Pâque du Christ, et celle-ci devient
présente : le sacrifice que le Christ a
offert une fois pour toutes sur la
Croix demeure toujours actuel »[79].
Dans le Sacrifice de la messe, nous
unissons tout ce qui est nôtre à
l'offrande par laquelle Jésus-Christ,
Tête de l'Église, s'est livré à Dieu le
Père, en adoration, en action de
grâces, en réparation pour les péchés
de l'humanité et en supplique pour
tous les besoins du monde.

Centre et racine de la vie spirituelle

Notre fondateur, dans ses catéchèses,
s'efforçait d'expliquer l'intime
relation qui existe entre la Dernière
Cène, la Croix et la messe. À une
époque où, dans de nombreux



endroits, l'essence sacrificielle de
l'Eucharistie était obscurcie, il
insistait de façon particulière sur la
valeur infinie du Saint Sacrifice. Avec
des paroles accessibles à tous, il
commentait un jour : « Je distingue
parfaitement l'institution de la Sainte
Eucharistie, qui est un moment où
l'amour divin et humain se
manifeste, et le Sacrifice sur le bois
de la Croix. Lors de la Cène, Jésus
était passible, il n'avait pas encore
souffert ; au Calvaire il est patient,
souffrant avec des gestes de Prêtre
Éternel. Jésus est là cloué, après
avoir sanctifié le monde par son
passage sur terre, et il meurt par
amour pour chacun d'entre nous :
tout son sang est le prix de notre
âme, de chaque âme »[80].

Par cette immolation, le Seigneur
nous a obtenu une rédemption
éternelle (cf. He 9, 12). Ce sacrifice «
est tellement décisif pour le salut du
genre humain que Jésus-Christ ne l'a



accompli et n'est retourné vers le
Père qu'après nous avoir laissé le
moyen d'y participer comme si nous
y avions été présents. Tout fidèle
peut ainsi y prendre part et en goûter
les fruits d'une manière inépuisable.
Telle est la foi dont les générations
chrétiennes ont vécu au long des
siècles «[81].

Saint Josémaria a su recevoir cet
héritage de foi et le vivre à fond avec
toutes ses implications. En suivant le
conseil et l'exemple des Pères de
l'Église, il a toujours cherché à
reproduire, au long de chacune de
ses journées, ce qui se réalise dans la
messe, et il conseillait la même chose
aux autres : « Identifie-toi avec ce
Jésus Hostie qui s'offre sur l'autel !
»[82] Il s'est toujours efforcé de
mettre en pratique ce qu'il enseignait
aux autres ; ainsi, la sainte messe,
comme centre et racine de la vie
spirituelle du chrétien, constituait-
elle le fondement de chacune de ses



journées. Il sut méditer et
transmettre cela à la lumière de sa
profonde contemplation du mystère
eucharistique.

La messe « est une action divine,
trinitaire, pas humaine. Le prêtre qui
célèbre sert le dessein du Seigneur,
en lui prêtant sa voix et son corps ; il
n'agit pas à titre personnel, mais in
persona et in nomine Christi, en la
personne et au nom du Christ.

« L'amour de la Trinité pour les
hommes fait que, de la présence du
Christ dans l'Eucharistie, naissent
pour l'Église et pour l'humanité
toutes les grâces. C'est le sacrifice
qu'avait prophétisé Malachie […].
C'est le sacrifice du Christ offert au
Père avec la coopération du Saint
Esprit : oblation d'une valeur infinie,
qui éternise en nous la Rédemption,
ce que ne pouvaient faire les
sacrifices de l'Ancienne Loi.



« La sainte messe nous place ainsi
devant les mystères essentiels de la
foi, car elle est le don de la Trinité à
l'Église. On comprend ainsi que la
messe soit le centre et la racine de la
vie spirituelle du chrétien. Elle est la
fin de tous les sacrements. À la
messe, s'achemine vers sa plénitude
la vie de la grâce que le baptême a
déposée en nous et qui grandit
fortifiée par la confirmation »[83].

Un effort de correspondance

La célébration de l'Eucharistie,
j'insiste, doit devenir le centre et la
racine de la vie spirituelle d'un fils de
Dieu, car dans ce sacrement culmine
le sacrifice de la vie du Fils de Dieu.
Non seulement la messe place ce
sacrifice sous nos yeux et nous
accorde d'imiter le Christ dans notre
réponse quotidienne, mais en plus,
elle nous obtient la grâce de la
Rédemption et la possibilité de nous



livrer, comme le Christ, pour la gloire
de Dieu et le salut des âmes.

Recevoir un don aussi ineffable
requiert un effort de correspondance
de notre part, et suppose que nous
fassions de notre mieux pour nous
unir — pour unir tout ce qui nous
appartient — à l'oblation de Jésus
faite à Dieu le Père. « Dans le Saint
Sacrifice de l'autel, le prêtre prend le
Corps de notre Dieu et le Calice de
son Sang ; et il les élève au-dessus de
toutes les choses de la terre en
disant : «Per Ipsum et cum ipso et in
ipso» — par mon amour, avec mon
amour, dans mon amour !

« Unis-toi à ce geste. Mieux encore :
incorpore cette réalité à ta vie »[84].

Je désire insister sur le fait que notre
Père ne s'est pas limité à enseigner
que la sainte messe est centre et
racine de la vie intérieure, il nous a
aussi montré comment correspondre
personnellement au don de la Trinité



dans le Saint Sacrifice, de sorte que
la lutte spirituelle de chacun tourne
véritablement autour de la messe,
qu'elle se nourrisse de ce Sacrifice et
qu'elle s'enracine dans cet
holocauste.

Entre autres conseils, il commentait
qu'il lui était très profitable de
diviser sa journée en deux parties :
l'une pour préparer la messe et
l'autre pour rendre grâces ; il
profitait du temps de repos de la nuit
pour intensifier son dialogue
contemplatif, particulièrement dans
sa dimension eucharistique ; et,
surtout, il faisait en sorte de savourer
et de tirer parti de chaque geste et de
chaque parole des différents
moments qui composent la
célébration eucharistique. Il unissait
tout cet effort, toujours avec de
nouvelles nuances, à des
manifestations de foi, d'espérance et
de charité, à des situations et des
intentions concrètes. Quelle grande



aide que son homélie «L'Eucharistie,
mystère de foi et d'amour» ![85]

Tout ce qui nous vient de la racine
eucharistique avec la grâce du Christ,
sève divine, exige aussi un effort de
notre part, je vous l'ai déjà dit. Saint
Josémaria nous exhorte à mener ce
merveilleux combat quotidien : « Un
objectif pour ta lutte : que le Saint
Sacrifice de l'autel devienne le centre
et la racine de ta vie intérieure ; et
toute ta journée rendra un culte à
Dieu (prolongation de la messe que
tu as entendue, préparation de la
suivante) ; et un culte qui se
manifestera par des oraisons
jaculatoires, par des visites au Saint-
Sacrement, par l'offrande de ton
travail professionnel et de ta vie de
famille »[86].

Communion avec le Christ et unité de
l'Église

Dans le Sacrifice de l'autel l'aspect
convivial et sacrificiel s'unissent : le



Christ à travers le prêtre, s'offre
comme Victime à Dieu le Père, et le
Père lui-même nous le donne comme
aliment. Le Christ dans le Saint-
Sacrement est le « Pain des enfants
»[87]. La communion au corps et au
sang du Seigneur nous remplit d'une
grâce spécifique, qui engendre dans
l'âme des effets analogues à ceux que
l'aliment produit dans le corps, «
sustenter, accroître, réparer et
délecter »[88]. Mais à la différence de
l'aliment corporel, où le corps
assimile ce qu'il mange, c'est le
contraire qui se produit ici : c'est
nous qui sommes assimilés par le
Christ à son Corps, nous nous
transformons en lui. « La
participation au corps et au sang du
Christ, en effet, ne fait rien d'autre
que nous faire passer dans ce que
nous prenons »[89].

L'Eucharistie se présente dans
l'Église comme le sacrement de
l'unité, car en goûtant tous au même



Pain, nous devenons un seul Corps.
La sainte messe et la communion
édifient l'Église, construisent son
unité et sa fermeté, elles lui donnent
sa cohésion. « Ceux qui reçoivent le
Corps du Christ sont unis plus
étroitement au Christ. Par là même,
le Christ les unit à tous les fidèles en
un seul corps : l'Église. La
communion renouvelle, fortifie,
approfondit cette incorporation à
l'Église déjà réalisée par le baptême.
Dans le baptême nous avons été
appelés à ne faire qu'un seul corps
(cf. 1 Co 12, 13) ; l'Eucharistie réalise
cet appel »[90].

Mes filles et mes fils, comme il est
important que nous nous unissions à
la Tête visible, en célébrant ou en
participant à ce Saint Sacrifice ! Tous
bien unis à la tête de l'Église
universelle, le pape ; vous à ceux qui
sont à la tête de chaque église
particulière, les évêques, et tout
particulièrement au Père que le



Seigneur a voulu placer comme tête
visible et principe d'unité dans cette
« petite partie de l'Église » qu'est
l'Œuvre.

Præsta meæ menti de te vivere, 

et te illi dulce sapere 

Vivre du Christ

« La chair du Seigneur est vivifiante
et […] elle est la propre chair du
Verbe »[91]. Saint Luc écrit : « et
toute cette foule cherchait à le
toucher, parce qu'il émanait de lui
une force qui les guérissait tous » (Lc
6, 19). De même, le Pain
eucharistique n'est pas seulement
pain vivant, mais vivifiant, qui donne
la vie divine dans le Christ. En le
recevant, chacun peut dire avec saint
Paul : « Ce n'est plus moi qui vis, c'est
le Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20).

Præsta meæ menti de te vivere…
Cette strophe nous invite à ce que



tout en nous s'alimente du fait de
vivre toujours du Christ, à assumer
une conduite pleinement fidèle à son
amour, à goûter sans cesse ses
douceurs : que notre joie et notre
«goût» soient dans le Christ, que nous
allions à lui « comme le fer attiré par
la force de l'aimant »[92].

Ce désir sincère, cette supplique, aide
fortement à désirer et à soigner
l'unité de vie ; en d'autres termes : à
n'avoir qu'un seul Seigneur dans
l'âme (cf. Mt 6, 24) ; à ne chercher
qu'une seule chose (Cf. Lc 10, 42), et à
se soumettre totalement à un seul
amour : lui ; à ne rien désirer sinon
ce que Dieu veut, et à tout accueillir
parce que Dieu le veut, de la manière
et dans la mesure où il le désire ; être
tellement identifié au Christ, que
l'accomplissement de sa volonté soit
chez l'homme comme une
caractéristique essentielle de sa
personnalité. Cela signifie que l'on
possède «les mêmes sentiments qui



furent dans le Christ Jésus» (Ph 2, 5) ;
et, pour y parvenir, demandons-le-
lui, comme saint Josémaria : « Que je
voie avec tes yeux, Ô Christ, Jésus de
mon âme »[93].

En tant que chrétiens nous ne devons
pas oublier qu'avec le Seigneur,
omnia sancta, tout est saint ; sans lui,
mundana omnia, tout est mondain.
Ne nous laissons pas tromper par le
manque d'amour, qui se cache
derrière une apparence de naturel,
au point ne pas assumer avec
décision — par amour — les
conséquences de la fidélité due au
Christ. Notre relation avec Dieu ne
peut se construire que sur le modèle
qu'est le Christ ; et nous devons voir
clairement que la relation de Jésus
avec son Père brille par sa totale
unité : «moi et le Père, nous sommes
un» (Jn 10, 30).

Unité de vie



La sainte messe, par elle-même et
plus encore s'il y a lutte pour qu'elle
soit le centre de notre vie intérieure,
possède un pouvoir véritablement
unitif de l'existence humaine. Jésus
dans le Saint-Sacrement, dans la
rénovation non sanglante du
Sacrifice du Calvaire, assume
entièrement les tâches et les
intentions des personnes qui
s'unissent à son oblation ; il les
récapitule dans l'adoration que lui-
même rend au Père, dans la
reconnaissance qu'il lui manifeste,
dans l'expiation qu'il lui offre, et
dans la supplique qu'il lui adresse.

De la même manière que le Christ,
lors de son passage sur la terre, a
récapitulé l'histoire humaine depuis
Adam, et que, dans son sacrifice, il a
récapitulé sa propre vie ; de même,
dans le Sacrifice de la messe tout ce
que Dieu donne à l'humanité s'unifie
et tout ce que l'humanité peut élever
vers le Père dans le Christ se



synthétise, sous l'impulsion du
Paraclet. En un mot, «la Sainte
Eucharistie […] résume et réalise la
miséricorde de Dieu envers les
hommes»[94].

Le Saint Sacrifice est un résumé de ce
que doit être notre conduite :
adoration amoureuse, action de
grâces, expiation, pétition ; c'est-à-
dire, don à Dieu, et par lui, aux
autres. À la messe doit être déposé
tout ce qui nous pèse et nous
angoisse, tout ce qui nous comble de
joie et nous enthousiasme, chaque
détail de notre activité quotidienne ;
nous devons nous y rendre avec nos
préoccupations et celles des autres,
celles du monde entier.

Lors des dernières fêtes de Noël, je
commentais à quelques-uns de vos
frères de ne pas aller à Bethléem
uniquement avec leurs intentions et
leurs besoins, mais de présenter à
l'Enfant les souffrances et les besoins



urgents de toutes les personnes de
l'Œuvre, de l'Église, du monde entier.
Et je vous conseille maintenant la
même chose à toutes et à tous : allez
à la messe, et présentez au Seigneur
les besoins matériels et spirituels de
tous, de la même façon que le Christ
est monté sur le bois de la Croix
chargé des péchés des hommes de
tous les temps. Essayons de monter
avec lui et comme lui sur la Croix,
d'où il intercédait auprès de son Père
— et maintenant il intercède depuis
les autels et depuis les tabernacles de
cette terre — pour obtenir pour tout
homme les grâces dont chacun a
besoin, sans en exclure aucune, avec
une surabondance divine.

Vous vous souvenez qu'en 1966, saint
Josémaria a vécu une expérience très
forte qu'il relate ainsi : « Après tant
d'années, ce prêtre fit une
découverte merveilleuse, il comprit
que la sainte messe est un véritable
travail, operatio Dei, travail de Dieu.



Et en la célébrant, ce jour-là, il
éprouva, douleur, joie et fatigue. Il
sentit dans sa chair l'épuisement
d'une tâche divine.

« Au Christ également la première
messe, la Croix, coûta bien des efforts
»[95].

Il comprit à travers cet épisode que
Dieu avait voulu récompenser son
effort de plusieurs années pour
centrer toute son existence sur le
Saint Sacrifice ; il lui confirmait en
même temps la validité surnaturelle
de ce chemin pour atteindre l'unité
de vie si caractéristique de l'esprit de
l'Œuvre. Battons-nous, jour après
jour, pour que, quoi que nous
fassions, notre esprit se tourne vers
Jésus-Christ, pour adhérer à ses
desseins et aussi pour nous pénétrer
de son doux savoir.

Pie pellicane, Iesu Domine, 

me immundum munda tuo sanguine 



Se purifier chaque jour davantage

L'ancienne croyance selon laquelle le
pélican alimente ses petits de son
propre sang, le faisant couler de sa
poitrine blessée avec son bec, a
traditionnellement été retenue
comme symbole eucharistique,
visant à décrire les aspects sacrificiel
et convivial de l'Eucharistie qui sont
inséparables. Effectivement, dans la
sainte messe « l'œuvre de notre
Rédemption s'opère »[96], le corps du
Christ nous est donné comme
nourriture, son sang comme boisson.

Il est évident que, dans ce sacrement,
le sang du Christ rachète mais aussi
alimente et fait les délices de celui
qui le reçoit. C'est un sang qui lave
tous les péchés (cf. Mt 26, 28) et qui
purifie l'âme (cf. Ap 7, 14). Un sang
qui engendre des femmes et des
hommes au corps chaste et au cœur
pur (cf. Za 9, 17). Un sang qui
étourdit, qui enivre de l'Esprit Saint



et qui délie les langues pour chanter
et rapporter les magnalia Dei (Ac 2,
11), les merveilles de Dieu.

L'Eucharistie, parce qu'il s'agit du
sacrifice même du Calvaire, possède
la vertu de laver tout péché et
d'obtenir toute grâce : de la messe,
comme du Calvaire, naissent les
autres sacrements, qui nous
orientent ensuite vers l'Holocauste
de Jésus-Christ comme vers leur fin.
Cependant, répétez-le dans
l'apostolat, le sacrement ordinaire
disposé par Dieu pour la rémission
des péchés mortels, n'est pas la
messe, mais la pénitence ; le
sacrement de la réconciliation avec
Dieu et avec l'Église, au moyen de
l'absolution qui suit la confession
pleinement sincère et contrite,
devant le prêtre, de tous les péchés
mortels non encore pardonnés
directement dans ce sacrement[97].

Communier dignement



Plus encore, l'Eucharistie,
précisément parce qu'il s'agit d'une
manifestation et d'une
communication d'amour, exige, chez
ceux qui veulent recevoir le corps et
le sang du Seigneur, une claire
disposition d'union à Jésus par la
grâce. « As-tu déjà envisagé comment
tu te préparerais à recevoir notre
Seigneur, si l'on ne pouvait
communier qu'une seule fois dans sa
vie ?

« Quel bonheur pour nous que de
nous approcher aussi facilement de
Dieu ! Nous devons l'en remercier…
Remercions-le par le grand soin que
nous mettons à le recevoir »[98].

La qualité et la délicatesse de cette
préparation dépendent, comme je
vous le rappelais auparavant, de la
finesse et de la profondeur intérieure
de la personne, particulièrement de
sa foi et de son amour envers Jésus
dans le Saint-Sacrement. « Le



Seigneur dans l'Eucharistie est
comme les grands de la terre que
nous devons recevoir. Et mieux
encore : avec des parures, des
lumières, des habits tout neufs…

« —Et si tu me demandes de quelle
propreté, de quelles parures et de
quelles lumières tu dois t'orner, je te
répondrai : la propreté dans tes sens,
un à un ; la parure dans tes
puissances, une à une ; et la lumière
dans toute ton âme »[99].

Naturellement, il ne faut pas
attendre d'être parfait, nous serions
toujours en train d'attendre, pour
recevoir sacramentellement le
Seigneur ; il ne faut pas non plus
cesser d'assister à la messe parce que
le sentiment n'y est pas ou parce que
parfois les distractions sont là. «
Communie. — Ce n'est pas manquer
de respect. — Communie
précisément aujourd'hui que tu viens
de te débarrasser de cette chaîne.



« — Oublies-tu que Jésus a dit : ce
n'est pas au bien portant que le
médecin est nécessaire, mais au
malade ? »[100]

Il faut moins encore cesser de
recevoir la Sainte Communion sous
prétexte que la réception fréquente
de ce sacrement semble ne pas
produire en nous l'effet que l'on
pourrait attendre de la générosité
divine. « Avoir communié tous les
jours pendant tant d'années ! — Un
autre serait saint, m'as-tu dit, et moi
j'en suis toujours au même point !

« — Mon fils, t'ai-je répondu,
continue à communier
quotidiennement et pense : où en
serais-je, si je n'avais pas communié ?
»[101]

Le chrétien doit plutôt raisonner en
se disant que cette fréquence, déjà
ancienne dans l'Église, est une
marque d'amour véritable, que nos
propres misères ne peuvent étouffer.



« Âme d'apôtre : cette intimité de
Jésus avec toi, — tant d'années si près
de lui ! — cela ne te dit rien ? »[102]

Lorsque ces arguments fallacieux, ou
d'autres similaires, se présentent à
notre esprit, le moment est plus que
jamais venu d'adopter, avec
reconnaissance et avec confiance en
Jésus, l'attitude du centurion, dont
nous répétons les paroles au cours de
la sainte messe : Domine, non sum
dignus ! Nous ne pouvons oublier
que, face à la majesté et à la
perfection du Christ, Dieu et Homme,
nous sommes des mendiants qui ne
possèdent rien, nous sommes tachés
de la lèpre de l'orgueil, nous ne
savons pas toujours voir la main de
Dieu derrière ce qui nous arrive ou,
en d'autres occasions, nous sommes
paralysés face à sa Volonté. Mais tout
ceci ne justifie pas un retrait de notre
part ; cela doit nous conduire, au
contraire, à répéter très souvent, en
suivant l'exemple de notre Père : « je



voudrais, Seigneur, te recevoir avec
la pureté, l'humilité et la dévotion… »

Cuius una stilla salvum facere 

totum mundum quit ab omni scelere

Faire connaître l'efficacité de
l'Eucharistie

Ces paroles nous rappellent à
nouveau cette caractéristique si
propre à l'Eucharistie : la
«surabondance», «l'excès» d'amour
divin qui nous est concédé et qui
continue à nous être offert
constamment. La strophe de l'hymne
eucharistique se réfère à la
dimension expiatoire de ce
sacrement : une goutte de sang du
Dieu fait homme suffisait à effacer
tous les péchés de l'humanité. Mais il
a voulu verser tout son sang. « Mais
un des soldats lui transperça le côté
avec sa lance. Aussitôt il en sortit du
sang et de l'eau. » (Jn 19, 34). Chez les
anciens, et d'une certaine manière il



en est de même aujourd'hui, le sang
est un signe de vie. Le Christ a décidé
de ne rien épargner de son sang,
aussi comme manifestation de sa
volonté précise de nous donner toute
sa Vie.

Contempler le don total de Jésus pour
nous, considérer une fois de plus
qu'« il n'est pas possible de séparer
chez le Christ son être de Dieu fait
homme et sa fonction de Rédempteur
»[103], nous fait prendre conscience
du fait que nous ne pouvons nous
contenter de nous conduire
personnellement comme des âmes
d'Eucharistie : nous devons aussi
pousser les autres à prendre cette
détermination.

Il ne suffit pas que chacun, chacune,
parmi nous cherche puis fréquente le
Seigneur dans l'Eucharistie ; nous
devons parvenir à en «contaminer»
le plus possible dans notre travail
apostolique, afin que eux aussi



regardent le Christ et fréquentent cet
ami incomparable. « Aimez à la folie
Jésus dans le Saint-Sacrement, et
faites en sorte que beaucoup d'âmes
l'aiment : ce n'est que dans la mesure
où vous aurez cette préoccupation de
l'aimer, que vous saurez la
transmettre aux autres, car vous
donnerez de ce dont vous vivez, ce
que vous avez, ce que vous êtes
»[104].

Face à la triste ignorance, qui existe y
compris parmi de nombreux
catholiques, considérons, mes filles
et mes fils, l'importance d'expliquer
aux personnes qui nous entourent ce
qu'est la sainte messe et ce qu'elle
vaut, avec quelles dispositions l'on
peut et l'on doit recevoir le Seigneur
dans la communion, quelle urgence
nous pousse à aller lui rendre visite
dans les tabernacles, comment se
manifestent la valeur et le sens de la
« politesse de la piété »[105].



Ainsi, s'ouvre devant nous un champ
inépuisable et très fécond d'apostolat
personnel, qui apportera comme
fruit, avec la bénédiction du
Seigneur, un grand nombre de
vocations. C'est ainsi que notre très
cher Père nous l'a répété depuis les
débuts, il nous l'a aussi montré à
travers son comportement quotidien.
« Pour accomplir cette volonté de
notre Christ-Roi » (notre Père se
réfère par ces paroles à l'extension
de l'Œuvre sur toute la terre), « il est
nécessaire que vous ayez une grande
vie intérieure : que vous soyez des
âmes d'Eucharistie, des lunules
soutenant l'Hostie ! Des âmes de
prière. Ce n'est qu'ainsi que vous
vibrerez de la vibration que l'esprit
de l'Œuvre exige »[106].

Aimer la mortification et la pénitence

Pour nous convertir réellement en
âmes d'Eucharistie et en âmes de
prière, nous ne pouvons faire



abstraction de l'union habituelle à la
Croix, aussi à travers la mortification
cherchée ou acceptée. Don Alvaro
nous a rapporté par écrit ce que
notre Père demandait un jour à un
groupe de ses fils : « Que ferons-nous
pour être apôtres tel que le Seigneur
le veut dans l'Opus Dei ? » Et il
répondait immédiatement avec
énergie et avec une ferme
conviction : « porter le Christ crucifié
en nous ! […]. Le Seigneur entend les
suppliques des âmes mortifiées et
pénitentes »[107]. Don Alvaro tirait
tout de suite la conclusion, qu'il
retenait pour lui-même et pour tous :
« Considérez que, pour être fidèles
au grand engagement de la
corédemption, nous devons nous
identifier personnellement à notre
Seigneur Jésus-Christ, par la
crucifixion de nos passions et de nos
concupiscences dans l'âme et dans le
corps (cf. Ga 5, 24). C'est là le
«paradoxe» divin qui doit se
renouveler en chacun d'entre nous :



«Pour Vivre, il faut mourir» (Chemin,
n° 187) »[108].

C'est précisément dans le sacrement
du Sacrifice du Fils de Dieu que nous
obtenons la grâce et la force de nous
identifier au Christ sur la Croix. N'en
doutons pas : l'origine et la racine de
notre vie de mortification se
trouvent dans notre dévotion
eucharistique. Nous ne serons en
mesure d'affirmer que nous sommes
de vraies âmes eucharistiques que si
nous vivons véritablement, cum
gaudio et pace, cloués avec le Christ
sur la Croix ; si nous savons « nous
soumettre et nous humilier par
amour », si « nos pensées, nos
affections, nos sens et nos
puissances, nos paroles et nos
œuvres, tout, est «bien attaché», par
l'amour de la Sainte Vierge, à la Croix
de son Fils »[109]. Une âme
eucharistique est nécessairement,
toujours et en même temps, une âme
sacerdotale ; et concrètement, si cette



âme se consume en désir de réparer
et de se sacrifier. C'est alors une âme
« essentiellement — totalement ! —
eucharistique. »[110]

Lorsque la messe est véritablement
pour nous « notre messe, Jésus »,
parce que Jésus la célèbre avec
chacun d'entre nous, parce que
chacun de nous fait de lui-même une
oblation à Dieu le Père unie à celle
du Christ, alors cette messe se
prolonge durant les vingt-quatre
heures de la journée. « Aimez
beaucoup le Seigneur. Ayez un grand
désir de réparation, d'une plus
grande contrition. Il est nécessaire de
réparer, d'abord pour nous-mêmes,
comme le fait le prêtre avant de
monter à l'autel. Et nous, qui avons
une âme sacerdotale, nous
convertissons notre journée en une
messe, très unis au Christ prêtre,
pour présenter au Père une oblation
sainte, qui répare pour nos fautes
personnelles et pour celles de tous



les hommes […]. Traitez-le Seigneur
avec égards dans la messe et tout au
long de la journée »[111].

Iesu, quem velatum nunc aspicio,

oro, fiat illud quod tam sitio, 

ut te revelata cernens facie, 

visu sim beatus tuæ gloriæ 

Désirs de voir le visage du Christ

L'Adoro te devote s'achève avec cette
strophe, que l'on pourrait résumer
ainsi : Seigneur, je veux te voir ! Cette
conclusion est bien logique, car
l'Eucharistie, « gage de la gloire
future »[112], constitue pour nous
une anticipation de la vie définitive.
« L'Eucharistie est vraiment un coin
du ciel qui s'ouvre sur la terre ! C'est
un rayon de la gloire de la Jérusalem
céleste, qui traverse les nuages de
notre histoire et qui illumine notre
chemin. »[113]



Ce trésor situé au cœur de l'Église
anticipe sur l'éternité, car il fait de
nous les commensaux des «Noces de
l'Agneau», où les bienheureux se
rassasient de la vision de Dieu et de
son Christ (cf. Ap 19, 6-10). Nous
obtenons déjà, par la grâce de Dieu,
accès à la même réalité, mais non pas
de manière totale : seulement de
façon imparfaite (cf. 1 Co 13, 10-12).
La vie nouvelle qui nous a été
conférée par le baptême, et qui est
appelée à sa perfection dans la
gloire, augmente et se consolide par
le don de ce Sacrement.

Le fait de recevoir Jésus dans la
sainte communion nous obtient la
sérénité face à la mort et face à
l'incertitude du jugement, car lui
nous a assuré : « Celui qui mange ma
chair et boit mon sang possède la vie
éternelle et moi, je le ressusciterai au
dernier jour » (Jn 6, 54). « Celui qui se
nourrit du Christ dans l'Eucharistie
n'a pas besoin d'attendre l'au-delà



pour recevoir la vie éternelle : il la
possède déjà sur terre, comme
prémices de la plénitude à venir, qui
concernera l'homme dans sa totalité.
Dans l'Eucharistie en effet, nous
recevons également la garantie de la
résurrection des corps à la fin des
temps »[114]. La foi et l'espérance
eucharistiques éloignent de nous
beaucoup de craintes.

La sainte Eucharistie est « l'acte le
plus sacré et le plus transcendant
que nous, les hommes, puissions par
l'effet de la grâce de Dieu accomplir
en cette vie : communier au corps et
au sang du Seigneur équivaut, d'une
certaine manière, à nous délier de
nos attaches avec la terre et avec le
temps pour nous trouver déjà en
présence de Dieu dans le ciel, où le
Christ lui-même séchera les larmes
de nos yeux et où il n'y aura plus ni
mort ni sanglots, ni gémissements de
fatigue, parce que le vieux monde
aura pris fin (cf. Ap 21, 4) »[115].



Ce Sacrement est en quelque sorte
placé au seuil de l'autre vie, non
seulement lorsqu'il est administré
aux moribonds sous forme de
viatique, mais de façon plus large
parce qu'il contient le Christus
passus, déjà glorieux, de sorte que,
dans l'ordre sacramentel, il partage
notre condition en cette vie, tandis
que substantiellement, il appartient
déjà à l'autre. C'est aussi la raison
pour laquelle la piété eucharistique
nous rend chaque fois plus Opus
Dei : elle nous pousse à nous
conduire comme des contemplatifs
au milieu du monde, car nous
cheminons en aimant sur la terre et
dans le ciel : « non pas «entre» le ciel
et la terre, car nous sommes du
monde. Dans le monde et au paradis
en même temps ! Voilà quelle
pourrait être la définition de ce que
doit être notre vie, tant que nous
sommes in hoc sæculo »[116].

Gage de la vie éternelle



Le plan salvifique de Dieu commence
avec cette étape terrestre, qui est
«l'avant-dernière», et s'achève avec
celle qui doit venir, qui est
éternelle[117]. Ainsi la foi constitue
en quelque sorte les prémices de
cette connaissance de Dieu face à
face, un commencement de la vision
glorieuse et béatifique. Dans
l'Eucharistie, l'attirance vers la gloire
vient surtout de l'amour qui naît de
la fréquentation. L'âme
eucharistique désire adorer
ouvertement celui qu'elle adore
caché dans le Pain, car la
fréquentation renouvelée d'un
amour caché engendre un désir
irrépréhensible de le posséder
ouvertement. « Fréquente
assidûment la très sainte Humanité
de Jésus… Et il fera naître en ton âme
une faim insatiable, un désir
«incroyable» de contempler sa face
»[118].



Les saints ont toujours éprouvé cette
même impatience que saint
Josémaria gardait en son cœur. «
Ceux qui s'aiment font en sorte de se
voir. Les amoureux n'ont d'yeux que
pour l'objet de leur amour. N'est-il
pas logique qu'il en soit ainsi ? Le
cœur humain ressent ces impératifs.
Je mentirais si je niais que le désir de
contempler la face de Jésus-Christ me
dévore. Vultum tuum, Domine,
requiram (Ps 26, 8), je chercherai,
Seigneur, ton visage. J'aime à fermer
les yeux, et penser que viendra le
moment, lorsque Dieu voudra, où je
pourrai le voir, non pas «comme
dans un miroir, et de façon
énigmatique mais… face à face» (1 Co
13, 12). Oui, mes enfants, «mon cœur
a soif de Dieu, du Dieu vivant : quand
irai-je et verrai-je la face de Dieu» (Ps
41, 3) »[119].

La dévotion eucharistique nous
communiquera ce désir et le fera
croître en nous, au point que le fait



d'être avec le Christ devienne la seule
chose qui vaille la peine, sans pour
autant que cela nous éloigne du
monde ; au contraire, nous
l'aimerons plus passionnément, avec
notre cœur étroitement uni au cœur
de Jésus-Christ. L'intimité, la
fréquentation du Seigneur dans
l'Eucharistie, imprimera en nous
avec force la conviction que le
bonheur ne se trouve pas dans tels
ou tels biens de la terre, qui finiront
par vieillir et par disparaître, mais
dans le fait de demeurer pour
toujours avec lui, car le bonheur c'est
lui, et nous le possédons déjà
maintenant comme « trésor infini,
perle très précieuse »[120] dans ce
Sacrement. « Quand il donnait la
sainte communion, ce prêtre avait
envie de crier : ce que je t'apporte,
c'est le bonheur ! »[121].

La très Sainte Vierge, femme
eucharistique



Avec cette invocation — » femme
eucharistique » —, Jean Paul II a
proposé à l'Église l'exemple de Marie
comme «école» et «guide» pour
apprendre à nous émerveiller, ce qui
veut dire accueillir, adorer, rendre
grâces…, face au mystère de
l'Eucharistie[122]. Nous comprenons
très bien cela, à la lumière de la foi,
comme notre Père qui nous faisait
considérer que, dans la sainte messe,
« la très Sainte Vierge intervient, en
quelque sorte, en raison de son
union intime avec la Très Sainte
Trinité ; et parce qu'elle est mère du
Christ, de sa chair, et de son sang :
mère de Jésus-Christ, Dieu parfait et
Homme parfait. Jésus-Christ conçu
dans le sein de Sainte Marie sans
l'intervention d'un homme, par la
seule vertu du Saint Esprit, possède
le sang même de sa mère et c'est ce
sang qui est offert en sacrifice
rédempteur au Calvaire et à la sainte
messe. »[123]



Marie, au pied de la Croix, a uni son
propre sacrifice intérieur, « voyez s'il
est douleur pareille à ma douleur
» (Lm 1, 12), à celui de son Fils,
coopérant ainsi à la Rédemption au
Calvaire. Elle-même, « présente, avec
l'Église et comme Mère de l'Église, en
chacune de nos célébrations
eucharistiques »[124], — Médiatrice
de toutes les grâces ! — coopère avec
son Fils à la diffusion dans le monde
de la force sanctificatrice infinie du
Saint Sacrifice que seul Jésus
accomplit.

Mes filles et mes fils, si d'une certaine
manière nous nous sommes
comparés à Dimas, le bon larron, et à
l'apôtre Thomas, comment ne pas
regarder Marie afin de connaître et
d'aimer davantage Jésus dans le
Saint-Sacrement, pour apprendre de
lui et l'imiter, pour « le traiter avec
égards » ? Dans ce travail très
personnel, qui sans cesse nous
renouvellera intérieurement, et nous



remplira de désirs de sainteté et
d'apostolat, aidons-nous de la
contemplation des mystères du
rosaire, depuis l'Annonciation,
lorsque nous voyons comment la
Sainte Vierge accueille sans
conditions en son sein très pur le
Verbe incarné, jusqu'à sa
glorification, lorsque Dieu la reçoit
en corps et en âme dans la gloire, et
la couronne comme Reine, notre
Mère et notre Dame.

« C'est toujours par Marie que l'on va
et que l'on «revient» à Jésus. »[125]
Demandons à notre Dame de nous
tenir toujours par la main, et tout
particulièrement en cette Année de
l'Eucharistie pour que nous disions
constamment au Seigneur dans le
Saint-Sacrement, en paroles et en
œuvres : « je t'adore, je t'aime ! »
Adoro te devote ! Et lorsque nous
agissons ainsi, écoutons notre très
cher Père nous dire avec insistance :
« invoquez Marie et Joseph, car d'une



certaine manière ils sont présents
dans le tabernacle, comme ils l'ont
été à Bethléem et à Nazareth […]. Ne
l'oubliez pas ! »[126]

Avec toute mon affection, je vous
bénis

votre Père

+ Javier

Rome, 6 octobre 2004, deuxième
anniversaire de la canonisation de
saint Josémaria.

[1].CONCILE VATICAN II, Decr.
Prebyterorum ordinis, n° 5.

[2].SAINT JOSÉMARIA Quand le
Christ passe, n° 87. Cf. CONCILE
VATICAN II, Const. dogm. Lumen
gentium, n° 11 ; Decr. Presbyterorum
ordinis, n° 14.



[3].CONCILE DE TRENTE, ses. XIII,
Décret sur le Sacrement de
l'Eucharistie, can. 1 (Dz. 1651).

[4].Cf. Ibid., can. 2 (Dz. 1652).

[5].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
538.

[6].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 14 avril
1960.

[7].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 83.

[8].Cf. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 84.

[9].SAINT JEAN CHRYSOSTOME,
Homélies sur l'évangile de saint
Matthieu, 82, 4 (PG 58, 743).

[10].Cf. Chemin, n°s 269, 537, 554 ;
Forge, n°s 831, 991 ; Quand le Christ
passe, n° 151.



[11].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
267.

[12]. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 84.

[13].Ibid.

[14]. SAINT JOSÉMARIA, Homélie
Prêtre pour l'éternité, 13 avril 1973.

[15]. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 64.

[16]. SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, octobre
1972.

[17]. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 90.

[18].Cf. SAINT THOMAS D'AQUIN,
Somme Théologique, II-II, q. 84, a. 2 ;
SAINT JEAN DAMASCÈNE, Sur la foi
orthodoxe, 4, 12 (PG 94, 1133).

[19].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 4 avril 1970.



[20].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°s
539, 538. Cf. Sillon, n°s 685, 686 ;
Forge, n° 887.

[21].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 161.

[22].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 14 avril
1960.

[23]. « Lauda, Sion, Salvatorem, /
lauda ducem et pastorem / in hymnis
et canticis. / Quantum potes, tantum
aude : / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis » (MISSEL ROMAIN,
Solennité de la Fête-Dieu, Séquence
Lauda Sion).

[24].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
838. Cf. n°s 832, 837.

[25].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
824.

[26].SAINT JOSÉMARIA, Sillon, n°
818.



[27].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
533.

[28].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 151.

[29].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 156.

[30].SAINT JOSÉMARIA, Homélie
Prêtre pour l'éternité, 13 avril 1973.

[31].MISSEL ROMAIN, Solennité de la
Fête-Dieu, Séquence Lauda Sion.

[32].SAINT JOSÉMARIA, Lettre 28
mars 1973, n° 7.

[33].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 153.

[34].CONCILE DE TRENTE, ses. XIII :
Décret sur le Sacrement de
l'Eucharistie, ch. 4 (Dz 1642).

[35].PAUL VI, Credo du Peuple de
Dieu, 30 juin 1968. Cf. JEAN PAUL II,



Litt enc. Ecclesia de Eucharistia, 17
avril 2003, n° 15.

[36].Cf., par ex., PIE XII, Litt. enc.
Mediator Dei, 20 novembre 1947 ;
PAUL VI, Litt. enc. Mysterium Fidei, 3
septembre 1965 ; JEAN PAUL II, Litt.
enc. Ecclesia de Eucharistia, 17 avril
2003 ; Catéchisme de l'Église
Catholique, n°s 1322-1419.

[37].Cf. CONCILE VATICAN II, Const.
dogm. Dei Verbum, n° 10.

[38].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 84.

[39].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 109.

[40].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 6.

[41].SAINT JOSÉMARIA, Lettre 28
mars 1973, n° 10.

[42].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 80.



[43].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 6.

[44].Cf. SAINT JOSÉMARIA, Sillon, n°
817.

[45].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 155.

[46].CONCILE DE TRENTE, ses. XXII,
Doctrine et canons sur le sacrifice de
la messe, ch 2 (Dz 1743).

[47].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 12.

[48]. CONCILE DE TRENTE, ses. XIII :
Décret sur le Sacrement de
l'Eucharistie, ch. 7 (Dz 1646-1647).

[49].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
533.

[50].Ibid.

[51].SAINT THOMAS D'AQUIN,
Collatio 4 sur le Credo.



[52].Ibid.

[53].SAINT JOSÉMARIA, Lettre 24
mars 1931, n° 61.

[54].SAINT JOSÉMARIA, Homélie
Prêtre pour l'éternité, 13 avril 1973.

[55].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
509.

[56].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
887.

[57].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
556.

[58].SAINT JOSÉMARIA, Chemin de
Croix, XIIème station, n° 4.

[59].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
876.

[60].SAINT JOSÉMARIA, Amis de
Dieu, n° 232.

[61].Ibid.



[62].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
827.

[63].SAINT JOSÉMARIA, Lettre 28
mars 1973, n° 7.

[64].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 14.

[65].SAINT JOSÉMARIA, Chemin de
Croix, Vème station.

[66].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 25 juin 1972.

[67].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 9 avril
1937.

[68].SAINT JOSÉMARIA, Amis de
Dieu, n°s 301-303.

[69].SAINT JOSÉMARIA, Amis de
Dieu, n° 249.

[70].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
835.



[71].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 154.

[72].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 129.

[73].SAINT JOSÉMARIA, Homélie
Prêtre pour l'éternité, 13 avril 1973.

[74].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
542.

[75].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
23.

[76].SAINT JOSÉMARIA, Sillon, n°
688.

[77].PIE XII, Litt. enc. Mediator Dei,
20 novembre 1947, n° 20.

[78].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 12.
Cf. CONCILE DE TRENTE, ses. XXII,
Décret sur le Saint Sacrifice de la
Messe, ch 2 (Dz 1743).



[79].Catéchisme de l'Église
Catholique, n° 1364.

[80].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 22 mai 1970.

[81].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 11.

[82].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 14 avril
1960.

[83].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n°s 86-87.

[84].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
541.

[85].Cf. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n°s 88-91.

[86].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n° 69.

[87].MISSEL ROMAIN, Solennité de la
Fête-Dieu, Séquence Lauda Sion.



[88].SAINT THOMAS D'AQUIN,
Somme Théologique, III, q. 79, a. 1.

[89].SAINT LÉON LE GRAND,
Homélie 12 sur la Passion, 7 (PL 54,
357).

[90].Catéchisme de l'Église
Catholique, n° 1396.

[91].CONCILE D'ÉPHÈSE, année 431
(Dz. 262).

[92].SAINT JOSÉMARIA, Amis de
Dieu, n° 296.

[93].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 19 mars
1975.

[94].SAINT JOSÉMARIA, Entretiens
avec Mgr Escriva de Balaguer, n° 123.

[95].SAINT JOSÉMARIA, Chemin de
Croix, XIème station, n° 4.

[96].CONCILE VATICAN II, Const.
dogm. Lumen gentium, n° 3.



[97].Cf. JEAN PAUL II, Exhort. apost.
Reconciliatio et pœnitentia, 2
décembre 1984, n° 31, I.

[98].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
828.

[99].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
834.

[100].SAINT JOSÉMARIA, Chemin,
n°536.

[101].Ibid., n° 534.

[102].Ibid., n° 321.

[103].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 122.

[104].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 4 avril 1970.

[105].SAINT JOSÉMARIA, Chemin,
n°541.

[106].SAINT JOSÉMARIA, Instruction,
1er avril 1934, n° 3.



[107].Repris par DON ALVARO,
Lettre, 16 juin 1978.

[108].Ibid.

[109].Ibid.

[110].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
826.

[111].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une réunion, 6 octobre
1968.

[112].CONCILE VATICAN II, Const.
Sacrosanctum Concilium, n° 47.

[113].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 19.

[114].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n° 18.

[115].SAINT JOSÉMARIA, Entretiens
avec Mgr Escriva de Balaguer, n° 113.



[116].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 27 mars
1975.

[117].Cf. JEAN PAUL II, Litt. enc.
Evangelium vitæ, 25 mars 1995, n° 2.

[118].SAINT JOSÉMARIA, Chemin de
Croix, VIème station, n° 2.

[119].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une méditation, 25
décembre 1973.

[120].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
432.

[121].SAINT JOSÉMARIA, Forge, n°
267.

[122].Cf. JEAN PAUL II, Litt enc.
Ecclesia de Eucharistia, 17 avril 2003,
n°s 53-58.

[123].SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 89.



[124].JEAN PAUL II, Litt enc. Ecclesia
de Eucharistia, 17 avril 2003, n°s 57.

[125].SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
495.

[126].SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d'une conversation, 6 juin
1974.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
eucharisitie/ (14/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-eucharisitie/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-eucharisitie/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-eucharisitie/

	Prier avec l'hymne Adoro te devote
	Télécharger au format :


