
opusdei.org

Lettre du Prélat
(avril 2016)

"Pardonner les offenses, c’est,
d’une certaine manière, la
chose la plus divine que les
hommes puissent réaliser." Le
Prélat de l'Opus Dei développe
le thème du pardon dans sa
lettre du mois d'avril.

14/04/2016

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Une fois de plus, au cours de la
Semaine Sainte nous avons considéré



avec émotion l’amour de Dieu pour
les hommes. Dieu a tant aimé le
monde, écrit saint Jean,qu’il a donné
son Fils unique, pour que tout homme
qui croit en lui ne périsse pas[1].

Nous devons vraiment rendre grâces
à la Sainte Trinité pour cette
profusion de bonté et de miséricorde.
Considérons, de plus, que, au temps
fixé, le Christ est mort pour des
impies, alors que nous étions sans
force[2]. La passion et la mort du
Seigneur représentent le
couronnement de l’engagement que
Dieu a voulu librement établir avec
l’humanité. Son premier
engagement a été celui de créer le
monde, et malgré nos attentats
pour l’abîmer — et il y en a
beaucoup —, il s’est engagé à le
garder vivant. Mais son
engagement le plus grand a été
celui de nous donner Jésus. Cela,
c’est le grand engagement de Dieu !
Oui, Jésus est précisément



l’engagement extrême que Dieu a
pris à notre égard[3].

C’est en vertu de cette promesse,
renouvelée à maintes reprises tout
au long de l’histoire du salut, que le
Fils de Dieu s’est incarné. Il ne s’est
pas borné à nous obtenir le pardon
de nos péchés en vivant et en
travaillant parmi nous, même si le
moindre de ses actes avait une
valeur surabondante pour notre
salut. Il ne s’est pas non plus
contenté d’intercéder pour nous, tout
en sachant que Dieu le Père était
toujours attentif à sa prière. Il a
décidé d’aller jusqu’à l’extrême
limite, car il n’est pas de plus grand
amour que de donner sa vie pour ses
amis[4].

Les paroles prononcées par le Christ
Rédempteur agonisant sur la croix
sont émouvantes. La première a été
celle-ci : Mon Père, pardonne-leur : ils
ne savent ce qu’ils font[5]. Il ne pense



pas aux humiliations qu’il subissait,
aux douleurs qu’il endurait, ni à la
cruauté de ceux qui le crucifiaient,
mais à l’offense faite à Dieu. Il est
venu nous obtenir le pardon de nos
péchés, et par cette première phrase
il demande la miséricorde. La
seconde, adressée au bon larron, est
dans la même ligne. Voyant le
repentir sincère de cet homme, il lui
promet la rémission de ses péchés et
la vie éternelle : En vérité, je te le dis,
dès aujourd’hui tu seras avec moi
dans le paradis[6]. On comprend la
piété avec laquelle notre fondateur
embrassait le crucifix ; elle invitait
ceux qui le voyaient à se convertir et
à parler du Christ et de l’exemple que
le Christ nous donne.

Saint Josémaria assimila en
profondeur ces enseignements du
Seigneur, et il les faisait connaître
par son exemple et par sa parole. 
Pardonner ! Pardonner de toute son
âme et sans la moindre trace de



rancune ! Attitude toujours
magnanime et féconde.

— Tel fut l’attitude du Christ au
moment où on le clouait sur la croix :
« Père, pardonne-leur parce qu’ils ne
savent pas ce qu’ils font » ; c’est de là
qu’est venu ton salut, et le mien[7].
Quel bel exemple pour nous !
Demandons à Dieu d’être indulgents
et de savoir pardonner sur-le-champ
à ceux qui ont pu nous offenser, sans
garder de ressentiment.

Pardonner les offenses, c’est, d’une
certaine manière, la chose la plus
divine que les hommes puissent
réaliser. Il ne s’agit pas seulement
d’une œuvre de miséricorde. C’est
aussi la condition pour pouvoir
demander à Dieu de nous remettre
nos péchés, comme le Maître nous l’a
appris dans le Notre Père : Pardonne-
nous nos offenses comme nous
pardonnons aussi à ceux qui nous ont
offensés[8].



Une des grandes faiblesses de la
société actuelle est précisément la
difficulté à pardonner. Des
personnes et des nations entières
reviennent sans cesse sur les affronts
reçus, pataugent dans ces souvenirs
comme dans un bourbier ; ils ne
veulent pas s’efforcer de les oublier
et de pardonner. Tout autre est
l’enseignement de Notre Seigneur,
qui résume en ces termes l’histoire
de la clémence divine à l’égard de
l’humanité : Heureux les
miséricordieux, car ils obtiendront
miséricorde[9].

Nous avons tous en tête de
nombreuses scènes de l’Évangile où
Jésus manifeste sa miséricorde : le
pardon qu’il accorde à la pécheresse
chez Simon le Pharisien, la parabole
du fils prodigue ou de la brebis
perdue, sa clémence envers la femme
adultère… Voilà la voie que nous,
chrétiens, devons suivre, si nous
voulons ressembler au Maître.Ce



chemin se résume en un seul mot :
aimer. Aimer, c'est avoir le cœur
grand, partager les préoccupations de
ceux qui nous entourent, savoir
pardonner et comprendre : se
sacrifier, avec Jésus-Christ, pour
toutes les âmes. Si nous aimons avec
le cœur du Christ, nous apprendrons à
servir et nous défendrons la vérité
avec clarté et amour[10].

Toutefois, comme saint Josémaria le
disait souvent, pour aimer de cette
manière il faut que chacun de vous
extirpe de sa vie tout ce qui gêne la vie
du Christ en lui : le goût du confort, la
tentation de l'égoïsme, la tendance à
briller. Ce n'est qu'en reproduisant en
nous la vie du Christ que nous
pourrons la transmettre aux autres ;
ce n'est qu'en faisant l'expérience de la
mort du grain de blé que nous
pourrons travailler dans les entrailles
de la terre, la transformer de
l'intérieur, la rendre féconde[11].



Les scènes de la passion et de la mort
du Christ, que nous venons de
revivre, nous invitent à répondre
avec sincérité à des questions
exigeantes. Savons-nous pardonner
dès le premier instant les offenses
reçues qui, d’ailleurs, ne sont
souvent pas des offenses, mais le
fruit de notre imagination ou de
notre susceptibilité ? Nous efforçons-
nous de les chasser de notre cœur,
sans y revenir sans cesse ?
Demandons-nous l’aide du Seigneur
et de la Sainte Vierge quand nous
avons des difficultés à pardonner ?

Telle doit être notre attitude, car il ne
suffit pas de pardonner une fois, ni
deux, ni trois… Souvenons-nous de la
réponse du Seigneur à la question de
Pierre : Combien de fois devrai-je
pardonner les offenses que mefera
mon frère ? Jusqu’à sept fois ? Jésus
lui répond : Je ne te dis pas jusqu’à
sept fois, mais jusqu’à soixante-dix
sept fois sept fois[12], c’est-à-dire



toujours. Ensuite, pour que cet
enseignement soit bien assimilé, le
Seigneur propose la parabole du
serviteur cruel, qui s’est comporté de
façon sotte et intransigeante à l’égard
d’un de ses camarades qui lui devait
une somme ridicule, alors que son
maître lui avait remis, à lui, une
somme énorme[13]. Efforçons-nous,
dans cette année de la miséricorde,
et toujours, de vivre ces exigences en
véritable disciple du Christ.

Quant à nous, il ne suffit pas que
nous évitions les offenses externes,
mais il convient que nous nous
efforcions d’étouffer toute pensée et
tout jugement contraires à la charité.
Notre chemin sur terre est une
marche vers la gloire du Ciel ; et pour
atteindre ce but, Jésus-Christ nous
montre les étapes. Le pape nous en
décrit une dans la bulle 
Misericordiae vultus, quand il
commente ces paroles du Seigneur : 
Ne jugez pas et vous ne serez pas



jugés ; ne condamnez pas et vous ne
serez pas condamnés[14].

Le Saint-Père écrit : Il nous est dit,
d’abord, de ne pas juger, et de ne
pas condamner. Si l’on ne veut pas
être exposé au jugement de Dieu,
personne ne doit devenir juge de
son frère. De fait, en jugeant, les
hommes s’arrêtent à ce qui est
superficiel, tandis que le Père
regarde les cœurs. Que de mal les
paroles ne font-elles pas
lorsqu’elles sont animées par des
sentiments de jalousie ou d’envie !
Mal parler du frère en son
absence, c’est le mettre sous un
faux jour, c’est compromettre sa
réputation et l’abandonner aux
ragots. Ne pas juger et ne pas
condamner signifie, de façon
positive, savoir accueillir ce qu’il y
a de bon en toute personne et ne
pas permettre qu’elle ait à souffrir
de notre jugement partiel et de
notre prétention à tout savoir. Ceci



n’est pas encore suffisant pour
exprimer ce qu’est la miséricorde.
Jésus demande aussi de pardonner
et de donner, d’être instruments
du pardon puisque nous l’avons
déjà reçu de Dieu, d’être généreux
à l’égard de tous en sachant que
Dieu étend aussi sa bonté pour
nous avec grande
magnanimité[15].

Nous découvrons ici une autre
dimension du pardon chrétien :
demander aux autres de nous
pardonner quand nous nous rendons
compte que nous les avons offensés.
Ce n’est en aucun cas une
humiliation, mais au contraire une
manifestation d’ouverture de cœur,
de grandeur d’âme. Sur ce point
aussi saint Josémaria nous a donné
l’exemple. Il demandait facilement
pardon, mû par une humilité sincère,
s’il découvrait que quelqu’un se
sentait blessé par une réprimande,
même si celle-ci était justifiée. Il lui



arrivait d’implorer le pardon du
Seigneur pour tout ce qui lui
semblait être un manque de
générosité. Mais en même temps,
ajoutait-il, j’ose dire que je vous ai
donné le meilleur de mon âme ; ce que
Dieu Notre Seigneur m’a accordé, et
que je me suis efforcé de vous
transmettre avec la plus grande
fidélité ; et quand je n’ai pas su le
faire, j’ai tout de suite reconnu mes
erreurs, j’ai demandé pardon à Dieu et
à ceux qui m’entouraient, et j’au
recommencé aussitôt a lutter[16].

Le 20 avril, je commencerai une
nouvelle année au service de l’Église
en tant que prélat de l’Opus Dei. Et le
23 j’ordonnerai prêtres un bon
groupe de vos frères qui sont déjà
diacres de la Prélature. Priez
beaucoup pour eux et pour moi, et
pour tous les prêtres de l’Église.
Vivons toujours consummati in
unum[17], bien unis dans la prière,
dans nos intentions, dans nos



actions, afin que le Seigneur
continue d’avoir pour nous un
regard de miséricorde. Et continuons
d’avoir bien présents dans notre
prière le pape et toutes ses
intentions.

Je vous bénis avec toute mon
affection,

votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er avril 2016

[1] Jn 3, 16-17.

[2] Rm 5, 6.

[3] Pape François, Discours de
l’audience générale, 20 février 2016.

[4] Jn 15, 13.



[5] Lc 23, 34.

[6] Ibid, 43.

[7] Saint Josémaria, Sillon, n° 805.

[8] Mt 6, 12.

[9] Mt 5, 7.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 158.

[11] Ibid.

[12] Mt 18, 21-22.

[13] Cf. Mt 18, 23-35.

[14] Lc 6, 37.

[15] Pape François, Bulle 
Misericordiae vultus, 11 avril 2015, n°
14.

[16] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d’une méditation, 29 mars
1959.



[17] Jn 17, 23.

__________________________________________

Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
avril-2016/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-avril-2016/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-avril-2016/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-avril-2016/

	Lettre du Prélat (avril 2016)

