
opusdei.org

Lettre du Prélat
(août 2012)

"La Sainte Vierge se présente à
nous comme un modèle de
conduite", dit le Prélat de l'Opus
Dei dans sa lettre, centrée ce
mois-ci sur la fête de
l'Assomption.

09/08/2012

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

La solennité de l’Assomption de
Notre Dame, que l’Église célèbre le 15
août, attire ce mois-ci nos cœurs et



nos regards. Nous contemplons la
beauté de notre Mère, élevée corps et
âme par Dieu à la gloire du ciel, et
notre amour s’enflamme davantage
encore devant tant de grandeur.
Prenant conscience de notre
indigence et de notre petitesse, nous
la supplions avec l’Église : Da manum
lapsis, fer opem cadúcis [1], tends la
main à ceux qui sont tombés, viens
au secours de notre fragilité. Puis, en
enfants reconnaissants, répétons
avec profondeur, en méditant ce que
cela signifie, comme saint Josémaria :
Mère !, notre Mère !, ma Mère !

La première lecture de la messe de
l’Assomption nous propose cette
scène décrite par saint Jean dans
l’Apocalypse : Le Temple qui est dans
le ciel s’ouvrit, et l’arche de l’alliance
du Seigneur apparut dans son Temple.
Un signe grandiose apparut dans le
ciel : une Femme, ayant le soleil pour
manteau, la lune sous les pieds, et sur
la tête une couronne de douze étoiles.



[2] Commentant ce passage de la
Sainte Écriture, Benoît XVI — prions
davantage pour sa personne et pour
ses intentions — se demande : «
Quelle est la signification de l’arche ?
Qu’est-ce qui apparaît ? Pour
l’Ancien Testament, c’est le symbole
de la présence de Dieu parmi son
peuple. Mais désormais, le symbole a
laissé la place à la réalité. Ainsi, le
Nouveau Testament nous dit que la
véritable arche de l’alliance est une
personne vivante et particulière :
c’est la Vierge Marie. Dieu n’habite
pas un meuble, Dieu réside dans une
personne, dans un cœur : Marie, celle
qui a porté dans son sein le Fils
éternel de Dieu fait homme, Jésus,
notre Seigneur et Sauveur. » [3]

En elle, par l’Incarnation du Verbe
dans ses entrailles très pures,
s’accomplissent pleinement les
promesses divines faites à l’antique
peuple d’Israël. Dieu a établit un
pacte nouveau et définitif, non plus



désormais avec une seule nation,
mais avec l’humanité entière ; non
sur le mont Sinaï, mais dans le sein
immaculé de Marie, où le Verbe prit
chair pour habiter parmi nous.
Remercions Notre Dame d’avoir si
parfaitement secondé le dessein
divin par son humilité, son
obéissance et sa pureté. Demandons-
lui d’obtenir pour nous tous, ses
enfants, hommes et femmes de tous
les temps, la grâce de suivre son
exemple, en cultivant, avec l’aide
divine, les vertus qui brillent chez
notre Mère.

À l’occasion de cette solennité, je
vous invite à méditer et à mettre en
pratique, selon les enseignements du
Saint-Père et à la lumière de
l’exemple de saint Josémaria,
quelques-unes des conséquences que
nous pouvons tirer de la
contemplation de cette scène.



L’auteur de l’épître aux Hébreux
rappelle que la salle la plus
importante de l’ancien temple de
Jérusalem, le Saint des Saints, 
comportait un autel des parfums en or
et l’arche de l’alliance, entièrement
recouverte d’or, dans laquelle se
trouvait une urne d’or contenant la
manne, le rameau d’Aaron qui avait
fleuri, et les tables de l’Alliance. [4]
Arrêtons-nous sur la figure de
l’arche, symbole de Marie. Le fait
qu’elle se soit trouvée dans le lieu le
plus sacré du Temple nous parle déjà
de la proximité et de l’intimité
particulières de la Sainte Vierge avec
Dieu : Dieu seul est au-dessus de toi !
[5] Cette exclamation joyeuse, nous
en percevons la nécessité, en union
avec saint Josémaria. Les tables de la
Loi, que Dieu avait remises à Moïse,
manifestaient la volonté divine de
maintenir l’alliance avec son peuple,
si celui-ci demeurait fidèle au pacte.
La Sainte Écriture raconte comment,
en dépit de tous les soins du



Seigneur, Israël fut maintes fois
infidèle. Mais non la Vierge Marie :
car, comme le souligne le pape, «
Marie est l’arche de l’alliance, car elle
a accueilli Jésus en son sein ; elle a
accueilli en elle la Parole vivante,
tout le contenu de la volonté de Dieu,
de la vérité de Dieu ; elle a accueilli
en elle Celui qui est l’alliance
nouvelle et éternelle, scellée dans
l’offrande de son corps et de son
sang : un corps et un sang reçus de
Marie. » [6]

Nous recevons ici une première
leçon de notre Mère, une leçon qui
nous voulons assimiler plus en
profondeur pour la mettre en
pratique : c’est l’invitation à
rechercher chaque jour l’union la
plus complète possible à la sainte
Volonté de Dieu, dans les moments
agréables, et aussi tout spécialement
dans les circonstances qui nous sont
pénibles et qui exigent de nous un
sacrifice. La fidélité au vouloir divin



dans les circonstances difficiles sera
la preuve la plus évidente de la
droiture de nos intentions et de la
fermeté de nos désirs de suivre Jésus
de près. Comment ne pas penser ici à
ce qu’écrivait saint Josémaria dans
une prière à l’Esprit Saint : Je veux ce
que Tu veux, je le veux parce que Tu le
veux, je le veux comme Tu le veux, je le
veux quand Tu le voudras… [7] ?

Et, d’une autre manière, il insiste sur
cette même décision de fidélité
quand il écrit :

Sans doute as-tu parfois pensé, avec
une sainte envie, à Jean, l’apôtre
adolescent, « quem diligebat Iesus » :
celui que Jésus aimait. — N’aimerais-
tu pas mériter d’être appelé « celui qui
aime la Volonté de Dieu » ? Mets en
œuvre ce qu’il faut pour y parvenir,
jour après jour. [8]

Cette aspiration deviendra réalité si
nous cherchons avec décision
l’identification au Seigneur dans tous



les événements de la journée, en
commençant par les plus humbles. 
Pour celui qui aime — disait notre
fondateur —, il n’existe pas de détail
insignifiant. L’amour grandit si bien
nos actes, que le moindre d’entre eux
peut prendre une dimension héroïque.
La fidélité dans ces points de lutte, les
petites mortifications constantes,
comme elles sont agréables aux yeux
de Dieu ! Comme elles transforment la
volonté ! Comme elles agrandissent
ton âme ! Et par ta fidélité dans ces
devoirs minimes, tu contribues, et à
quel point !, à rendre plus agréable la
vie des autres. [9]

C’est ainsi qu’agissait Notre Dame.
Nous le voyons très nettement au
moment de l’Incarnation, et
lorsqu’elle se trouve au pied de la
Croix, les yeux fixés sur son Fils qui
souffre et qui meurt. Elle aima aussi
la Volonté de Dieu, avec autant de
passion, dans les autres
circonstances de sa vie : lorsqu’elle



vaquait aux tâches domestiques du
foyer de Nazareth, quand elle faisait
bon accueil aux personnes qui
venaient chercher auprès d’elle un
conseil ou une parole de réconfort,
dans ses entretiens avec Jésus et avec
les membres de sa famille sur les
sujets les plus variés : à tout moment.
La plénitude de grâce dont Marie fut
dotée dès le premier instant de sa
Conception Immaculée croissait alors
aussi sans arrêt, à la mesure de sa
réponse sans limites aux motions de
l’Esprit Saint.

Outre les tables de la loi, l’arche de
l’Alliance renfermait une portion de
la manne dont Dieu avait nourri son
peuple pendant sa pérégrination à
travers le désert. Cette nourriture,
comme l’enseigna Jésus dans le
discours sur le Pain de Vie, à
Capharnaüm [10], était un signe de
l’Eucharistie : vrai corps et vrai sang
du Christ que, sous le voile du
sacrement, nous réservons dans nos



tabernacles pour pouvoir adorer le
Seigneur et nous alimenter de ce
grand Trésor. Il s’est fait manne
nouvelle, pour nous qui sommes en
chemin vers la demeure éternelle.

La Sainte Vierge se présente à nous
comme un modèle de conduite. Qui
mit plus de délicatesse et d’amour
dans ses rapports avec Jésus sur la
terre ? Qui L’entoura de plus
d’attentions durant les longues
années de sa vie cachée et dans celles
de sa vie publique ? Qui Le reçut
avec plus de dévotion dans la sainte
communion, après que le Seigneur
fut parti pour le ciel en remettant
entre les mains des apôtres, et de
leurs successeurs dans le sacerdoce,
le don sans pareil de son sacrifice et
de sa présence sacramentelle ?
Véritablement, comme l’affirmait le
bienheureux Jean Paul II, Marie est
par excellence la Femme
eucharistique.



Arrêtons-nous encore à une autre
leçon que nous pouvons recueillir en
contemplant Marie, fœderis arca,
vraie arche de l’Alliance, comme
nous le suggère la liturgie de
l’Assomption. Apprenons d’elle à
améliorer de plus en plus notre
fréquentation de Jésus-Christ dans la
Parole et dans l’Eucharistie, dans la
lecture et la méditation de l’Écriture,
dans l’assistance à la sainte messe ou
sa célébration, et dans la sainte
communion. Parce que :

« L’homme ne vit pas seulement de
pain, mais de toute parole qui sort de
la bouche de Dieu », a dit le Seigneur.
— Pain et parole ! Hostie et prière.
Sinon, tu ne vivras pas la vie
surnaturelle. [11]

Pour nous, enfants de Dieu dans son
Œuvre, la solennité du 15 août
rappelle cette même date de l’année
1951, quand saint Josémaria, mû par
une inquiétude surnaturelle que



Dieu avait fait naître en son âme, se
rendit à la Sainte Maison de Lorette
pour consacrer l’Opus Dei au Cœur
très doux et immaculé de Marie.

Saint Josémaria évoqua très souvent
ces événements où se manifestèrent
de façon toute spéciale les
délicatesses maternelles de Notre
Dame. Il se rappelait entre autres la
profonde impression que lui causa
l’inscription placée sur l’autel — Hic
Verbum caro factum est, ici le Verbe
s’est fait chair — et, en même temps,
la certitude d’être écouté de Dieu que
ces mots imprimèrent dans son
cœur. Le souvenir en restait vif des
années plus tard : Là, dans une
maison construite par la main des
hommes, dans un coin de la terre sur
laquelle nous vivons, Dieu a habité
[…]. J’étais ému, et je le suis encore :
j’aimerais retourner à Lorette. Je m’y
rends par le désir, afin de revivre les
années de l’enfance de Jésus, quand je



répète et contemple ce Hic Verbum
caro factum est. [12]

Il avait toujours eu une grande
dévotion pour la Sainte Vierge, mais
on peut penser qu’à partir de ces
moments-là, sa piété mariale
s’intensifia fortement pour ne cesser
de s’approfondir jusqu’à son départ
pour la maison du Ciel. Et je voudrais
maintenant porter à votre
considération une autre
manifestation de cette croissance de
l’amour filial de notre fondateur
pour la Sainte Vierge, sous
l’impulsion de l’Esprit Saint. Je pense
à ces paroles qu’il entendit au fond
de son âme le 23 août 1971,
lendemain de la fête du Cœur
Immaculé de Marie, qu’on célébrait
alors le 22 août : Adeámus cum
fidúcia ad Thronum glóriæ, ut
misericórdiam consequámur.

Saint Josémaria se trouvait alors
dans une localité du nord de l’Italie,



où il travaillait et se reposait. En ces
années-là, sa prière pour l’Église,
pour le pape, pour l’Œuvre, pour
toutes les âmes, s’élevait vers le ciel
avec une intensité particulière. 
Avant, je ne demandais rien dans la
prière — nous avait-il confié, en avril
1970 —. Je vivais ainsi parce qu’il me
semblait meilleur de m’abandonner
avec confiance entre les mains de
Dieu. Et cela était bien, dans ces
premières années, car on pouvait
ainsi voir que tout venait de Lui. Mais
maintenant, je pense que je dois
demander, et je comprends mieux
toute la force de ces mots du
Seigneur : Demandez et vous
recevrez ; cherchez et vous
trouverez ; frappez et l’on vous
ouvrira. (Mt 7, 7) Je suis persuadé
qu’il faut prier beaucoup, et je veux
placer ma prière dans les mains mille
fois bénies de la Sainte Vierge. [13]

Quelques semaines plus tard, le 6
août 1970, le Seigneur le confirma



dans ces sentiments en le pressant
d’élever une prière incessante. Le
Clama, ne cesses ! résonna dans
l’âme de saint Josémaria, comme un
écho du prophète Isaïe [14]. C’est
après cette locution divine qu’il
entreprit une série de visites à des
sanctuaires marials d’Europe et
d’Amérique. Le 23 août 1971, comme
je vous l’écrivais à l’instant, il reçut la
confirmation que, pour que sa prière
fût écoutée, il fallait — et il faut —
passer par Marie.

Ce même jour, ouvrant son âme à
don Alvaro et à moi-même, comme il
le faisait toujours, il racontait : Ce
matin, tandis que je prenais mon petit
déjeuner, le Seigneur m’a mis ces mots
dans la tête. Ils sont comme une
réponse à cette grande clameur qui a
dû monter vers le Ciel hier, lors de la
fête du Cœur Immaculé de Marie,
parce que tout le monde a sûrement
beaucoup prié. Nous devons
demander, en nous confiant à la



Miséricorde du Seigneur, car nous ne
pouvons faire appel à sa justice ! Si
nous pouvions ne serait-ce
qu’entrevoir la Justice de Dieu, nous
en serions écrasés, incapables de lever
la tête : telle est l’infinité de sa
perfection ! C’est à sa miséricorde, à
son Amour, que nous devons faire
appel. Le pauvre cœur de l’homme
croit pouvoir réclamer comme s’il
avait un droit, alors que nous n’avons
droit à rien !, mais nous pouvons nous
remplir de sa confiance par
l’intercession de Marie, car sa
Miséricorde est tellement infinie qu’Il
ne peut laisser d’écouter ses enfants,
si en plus ils L’invoquent en passant
par sa Mère. [15]

Je vous ai transcrit ces confidences
de saint Josémaria en souhaitant que
nous les fassions vraiment nôtres. Je
vous parle beaucoup de prière, vous
l’aurez remarqué, parce que c’est la
manière sûre d’obtenir toutes les
grâces dont ont besoin l’Église, le



pape, l’Œuvre, toutes les âmes,
chacune et chacun de nous. Matin et
soir, faisons de notre mieux les
moments de méditation, mais
efforçons-nous aussi d’améliorer
notre prière de demande pour tant
d’intentions : avec foi, avec humilité,
avec persévérance, avec une paix et
une joie constantes, car nous
sommes enfants de Dieu et enfants
de Sainte Marie et nous serons
toujours vainqueurs.

Le 11 juillet dernier j’ai pu me rendre
à Fatima, à la capelinha, avec vous
tous. Nous avons prié très unis à vos
intentions, pour l’Église, pour le pape
et ses collaborateurs, pour l’Œuvre,
pour l’humanité entière. Et il était
facile de penser à toutes les fois où le
fondateur de l’Opus Dei était venu à
ce « refuge », comme il l’appelait,
pour tenir compagnie à chacun de
ses enfants d’alors et des temps à
venir. Comme on est bien avec la
Sainte Vierge !



J’ai un travail abondant, y compris
pendant ces jours du mois d’août.
Aidez-moi, par votre union
constante, à faire avancer ce que je
dois faire. Je vous suggère de relire et
de méditer ce que notre Père a écrit
sur ce qui s’est passé quand il élevait
la sainte hostie, lors de la messe du 7
août 1931 [16] : car parmi ces
hommes et ces femmes qui doivent
placer le Christ au sommet de toutes
les activités humaines, il y a toi, ma
fille, mon fils. Considère
attentivement ta manière de le faire.

Avec toute mon affection, je vous
bénis.

Votre Père,

+ Xavier

Pampelune, le 1er août 2012.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



[1] Liturgie des Heures, Solennité de
l’Assomption de Notre Dame, Hymne
des Premières Vêpres.

[2] Missel Romain, Solennité de
l’Assomption de Notre Dame,
Première lecture (Ap 11, 19a ; 12, 1).

[3] Benoît XVI, Homélie pour la
solennité de l’Assomption, 15 août
2011.

[4] Hé 9, 4.

[5] Saint Josémaria, Chemin, no 496.

[6] Benoît XVI, Homélie pour la
solennité de l’Assomption, 15 août
2011.

[7] Saint Josémaria, Manuscrit
autographe, avril 1934.

[8] Saint Josémaria, Forge, no 422.

[9] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation prêchée en 1945.



[10] Cf. Jn 6, 26–59.

[11] Saint Josémaria, Chemin, no 87.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, nos 12–13.

[13] Saint Josémaria, Notes d’un
pèlerinage à Fatima, 14 avril 1970.

[14] Cf. Is 58, 1 (Vg).

[15] Cité dans Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría, p. 185.

[16] Cf. Saint Josémaria, Cahiers
intimes, 7 août 1931, nos 217–218
(voir Andrés Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. I, p. 378–
379).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
aout-2012/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-2012/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-2012/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-2012/

	Lettre du Prélat (août 2012)

