opusdei.org

Lettre du Prélat
(aotit 13)

Le Prélat remercie le Seigneur
pour l'approbation des miracles
attribués a Jean-Paul Il et a
Mgr. Alvaro del Portillo. Il nous
invite également a prier pour
les fruits des JM]J a Rio de
Janeiro. Ensuite il commente
l'article du Credo sur la sainteté
de I'Eglise.

09/08/2013

Mes tres chers enfants : que Jésus
vous garde !



Parler du mois d’aott, c’est se
souvenir du trésor qu’est Marie,
notre Mere, elle qui est la figure de
I’Eglise. Fréquentons tout
particulierement pendant ces
semaines la Sainte Vierge, afin
qu’elle nous obtienne de la Trinité de
mener une vie droite, pour mieux
suivre la Vérité en toute occasion.
Qu’elle fasse de nous des femmes et
des hommes a la vie droite, j’y
insiste, davantage loyaux envers
Dieu. Ainsi, nous nous identifierons
davantage a 'Eglise, a ’Opus Dei.

Je vous écris de cette terre brasileira,
brésilienne, alors que la Journée
Mondiale de la Jeunesse s’est
achevée. Les jours que nous avons
passés pres du Saint-Pére, avec des
évéques, des prétres et des millions
de fideles venus a Rio de Janeiro, ont
été d’une grande intensité spirituelle.
J’ai demandé au Seigneur, fort de
votre priére et de I'offrande de votre
travail, que muarissent en nous, et



chez ceux que nous fréquentons, les
fruits spirituels et humains de la
semence de Dieu que le Saint-Esprit a
déposée dans les cceurs, et qu’ils
mirissent pour le bien de I’Eglise et
du monde entier.

Le mois dernier a été tres riche en
dons divins. Il a commencé avec la
présentation de ’encyclique Lumen
fidei , par laquelle le pape Francois a
complété la trilogie sur les vertus
théologales initiée par Benoit XVI. Je
vous invite a la méditer posément,
pour remplir de lumiére votre
intelligence, et de résolutions votre
volonté, pour vous engager dans la
nouvelle évangélisation avec plus
d’ardeur.

Le 5, jour de la publication de
I’encyclique, nous avons appris
également I’approbation par le pape
du miracle attribué a I'intercession
de don Alvaro, ouvrant ainsi la porte
a sa béatification, et celle du miracle



qui permettra la canonisation de
Jean Paul II. La singuliére
coincidence de ces deux actes
pontificaux m’a rempli de joie. J'y
vois une manifestation de I’harmonie
spirituelle qui a lié ce grand pape a
mon trés cher prédécesseur a la téte
de 'CEuvre.

Dans son encyclique, le pape nous
rappelle que la foi en Jésus-Christ, en
tout ce qu’il nous a révélé, demeure
inchangée depuis les temps
apostoliques. « Comment cela est-il
possible ? Comment étre sars de
parvenir au “vrai Jésus” par-dela les
siécles ? » [1] La réponse a ces
questions, que certains de nos
contemporains se posent, tient en
définitive en une seule formule : par
’Eglise. « Comme toute famille,
’Eglise transmet a ses enfants le
contenu de sa mémoire. Comment
faire pour que rien ne soit perdu, et
qu’au contraire I'héritage de la foi
s’approfondisse toujours davantage ?



C’est par la Tradition apostolique,
conservée dans l’Eglise, avec l’aide de
I’Esprit Saint. » [2]

Cette transmission, opérée par
’Eglise et toujours actuelle, est
principalement contenue dans les
différentes versions du Credo, et
aussi dans d’autres textes du
magistere qui exposent la doctrine de
la foi. Voila pourquoi nous nous
efforcons mois apreés mois
d’approfondir le Credo, aidés en cela
par le Catéchisme de ’Eglise
Catholique ou par son Compendium ,
heureux que notre foi brille
également dans la vie des saints tout
au long de ’'année liturgique. Le
miracle attribué a I'intercession du
tres cher don Alvaro constitue pour
nous un nouveau stimulant pour
vivre I’esprit de I’Opus Dei, vieux
comme l’Evangile et, comme
I’Evangile, nouveau [3] : 1a recherche
de la sanctification dans la vie
ordinaire, que Dieu a confiée a saint



Josémaria pour qu’il la grave dans
son ame et dans celle de nombreuses
personnes. Dés que la nouvelle a été
rendue publique, je vous ai suggéré
d’approfondir votre connaissance de
la vie sainte de don Alvaro : sa
fidélité a Dieu, a 'Eglise et au
Souverain Pontife, son identification
totale a I’esprit de ’(Euvre, regu de
saint Josémaria, et qu’il a continué de
nous transmettre dans son
intégralité.

Je voudrais maintenant m’arréter sur
'une des caractéristiques de I’Eglise :
la sainteté. Benoit XVI, pour nous
aider a profiter de cette réalité, nous
indiquait que, tout au long de cette
année, il importerait de « parcourir
de nouveau I’histoire de notre foi,
laquelle voit le mystére insondable
de 'entrelacement entre sainteté et
péché » [4] . Réfléchir a la sainteté de
’Eglise, manifestée par sa doctrine et
ses institutions, chez tant de ses fils
et de ses filles tout au long de



I’histoire, nous amenera a exprimer
une profonde action de grace au Dieu
trois fois Saint, source de toute
sainteté, a prendre conscience que
nous sommes plongés dans cet
amour que la Trinité nous porte.
Comment fréquentons-nous chaque
personne divine ? Eprouvons-nous le
besoin de les aimer en les
distinguant ?%

Parlant de la nature de I'Eglise, le
concile Vatican II fait ressortir trois
aspects sous lesquels son mystere
s’exprime avec le plus de force : le
Peuple de Dieu, le Corps mystique du
Christ, le Temple de ’Esprit Saint. Le
Catéchisme de I’Eglise Catholique
développe amplement ces
thématiques [5] . Dans chacun de ces
trois aspects resplendit la sainteté
qui, tout comme les autres
caractéristiques de I'Eglise, la
distingue de n’importe quel autre
groupement humain.



La dénomination de Peuple de Dieu
renvoie a I’Ancien Testament. Le
Seigneur a choisi Israél comme son
peuple a lui, en tant qu’annonce et
anticipation du Peuple de Dieu
définitif que Jésus-Christ devait
établir par le sacrifice de la Croix.
Vous étes une race élue, un sacerdoce
royal, une nation sainte, un peuple
acquis pour prononcer les louanges de
Celui qui vous a appelés des ténébres
a son admirable lumiere. [6] Gens
sancta, peuple saint, composé de
créatures qui ont leurs miseres : cette
contradiction apparente souligne un
des aspects du mystére de UEglise.
L’Eglise, qui est divine, est aussi
humaine, parce qu’elle est formée par
des hommes, et que les hommes ont
des défauts : Omnes homines terra et
cinis (Si 17, 31), nous sommes tous
poussiére et cendre. [7]

Ce constat doit nous pousser a la
contrition, a la douleur d’amour, a la
réparation, jamais au découragement



ou au pessimisme. N’oublions pas
que Jésus lui-méme compare I’Eglise
a un champ dans lequel le blé et
I’ivraie poussent ensemble, a un filet
qui recueille les poissons, bons et
mauvais, et que ce n’est qu’a la fin
des temps que s’opérera la
séparation définitive des uns et des
autres [8] . Mais souvenons-nous
aussi que, des maintenant sur terre,
le bien est plus abondant que le mal,
la grace plus forte que le péché,
meéme si son action est parfois moins
visible. Il est tellement vrai que la
sainteté personnelle de tous ces fideles
d’hier et d’aujourd’hui n’a rien de
spectaculaire. Bien souvent nous ne
reconnaissons pas la personne simple,
courante et sainte qui travaille et vit
au milieu de nous. Le péché et le
mangque de fidélité se détachent
davantage au regard terrestre : ils
sont plus voyants. [9] Le Seigneur
veut que ses filles et ses fils de ’'Opus
Dei, et tant d’autres chrétiens,
rappellent aux hommes et aux



femmes qu’ils ont regu cette vocation
a la sainteté, et que chacun d’entre
eux doit s’efforcer de répondre a la
grace et d’étre saint [10] .

L’Eglise est le Corps mystique du
Christ : « Au long des siecles, le
Seigneur a formé son Eglise grace
aux sacrements qui émanent de sa
plénitude. C’est par ces moyens que
’Eglise permet & ses membres de
participer au mystere de la mort et
de la résurrection de Jésus-Christ,
par la grace de ’Esprit Saint, qui la
vivifie et 'anime. » [11]

L’Eglise « est sainte, tout en
comprenant en son sein des
pécheurs, car elle ne posséde pas
d’autre vie que celle de la grace : c’est
en vivant de sa vie que ses membres
se sanctifient ; C’est en se soustrayant
a sa vie qu’ils tombent dans les
péchés et les désordres qui
empéchent le rayonnement de sa
sainteté. [...] L’Eglise souffre et fait



pénitence pour de tels péchés, dont
elle a par ailleurs le pouvoir de
guérir ses enfants par le sang du
Christ et le don de I’Esprit Saint. »
[12]

« Avant tout, le corps nous rappelle a
une réalité vivante. L’Eglise n’est pas
une association d’assistance,
culturelle ou politique, mais elle est
un corps vivant, qui marche et agit
dans I’histoire. Et ce corps a une téte,
Jésus, qui le guide, le nourrit et le
soutient. [...] De méme que dans un
corps, il est important que circule la
seve vitale afin qu’il vive, de méme,
nous devons permettre que Jésus
agisse en nous, que sa Parole nous
guide, que sa présence eucharistique
nous nourrisse, nous anime, que son
amour nous donne la force d’aimer
notre prochain. Et cela toujours !
Toujours, toujours ! Chers freres et
sceurs » — poursuivait le Saint-Pere
—« , demeurons unis a Jésus, ayons
confiance en lui, orientons notre vie



selon son Evangile, nourrissons-nous
de la priére quotidienne, de I’écoute
de la Parole de Dieu, de la
participation aux Sacrements. » [13]

Il est clair que le corps humain se
compose de la diversité de ses
organes et de ses membres, chacun
ayant sa fonction propre, sous la
direction de la téte, au profit de tout
I’organisme. C’est pourquoi, dans
I’Eglise, par volonté de Dieu, «ily a
une variété, une diversité de devoirs
et de fonctions ; il n’y a pas une plate
uniformité, mais une richesse de
dons que distribue le Saint-Esprit.
Mais il y a la communion et 'unité :
tous sont en relation les uns avec les
autres et tous contribuent a former
un unique corps vital, profondément
lié au Christ. » [14] Cette union au
Christ, téte invisible de I'Eglise, se
traduit nécessairement par une forte
union avec la téte visible, le
Souverain Pontife, et avec les
évéques en communion avec le Siege



apostolique. Prions chaque jour,
comme le faisait saint Josémaria,
pour l'unité de tous dans ’Eglise
sainte.

On dit depuis longtemps que, dans le
Corps mystique du Christ, le Paraclet
est comme ’ame dans le corps
humain : il lui donne vie, le conserve
dans l'unité, permet son
développement, jusqu’a ce qu’il
arrive a la perfection que Dieu lui a
assignée. « L'Eglise n’est pas un
mélange de choses et d’intéréts, mais
elle est le Temple du Saint-Esprit, le
Temple dans lequel Dieu ceuvre, le
Temple dont chacun de nous, a
travers le don du baptéme, est une
pierre vivante. Cela nous montre que
personne n’est inutile dans I'Eglise.
[...] Personne n’a un role de second
plan. » [15]

En tant que membres du méme
Corps mystique, les chrétiens
peuvent et doivent s’aider



mutuellement a atteindre la sainteté,
par la communion des saints, que
nous confessons dans le symbole des
apotres. L’expression « communion
des saints » ne signifie pas seulement
que les fideles participent aux
magnalia Dei , aux richesses de Dieu
(la foi, les sacrements, les divers dons
spirituels), « elle désigne également
la communion entre les personnes
saintes ( sancti ), a savoir entre ceux
qui, par la grace, sont unis au Christ
mort et ressuscité » [16] : les saints
du paradis, les ames qui se purifient
au purgatoire, et nous qui livrons
encore sur cette terre les batailles de
la lutte intérieure. Nous constituons
une seule famille, la famille des
enfants de Dieu, pour louer la Tres
Sainte Trinité : Avec quelle fermeté le
faisons-nous ?

Saint Josémaria trouvait une grande
consolation a méditer cette vérité de
foi. Grace a la communion des saints,
aucun baptisé ne peut se sentir seul,



ni dans son combat spirituel, ni dans
ses difficultés matérielles. Nous
constatons cette assurance dans
Chemin : Communion des saints. —
Comment te Uexpliquer ? — Tu sais ce
que sont les transfusions de sang pour
le corps ? Eh bien ! C’est a peu preés ce
qu’est la communion des saints pour
I’ame. [17] 1l ajoute un peu plus loin :
Il te sera plus facile d’accomplir ton
devoir si tu penses a l’aide que te
prétent tes freres, et a celle que tu
cesses de leur préter si tu n’es pas
fidele. [18]

Remplissons-nous de courage, de
beaucoup de courage, mes filles et
mes fils. Méme s’il peut nous arriver
de tomber, méme si parfois nous
nous sentons faibles et sans force
dans notre lutte spirituelle, nous
pouvons toujours, avec la grace de
Dieu, reprendre notre marche vers la
sainteté. Nous sommes entourés
d’une multitude de saints, de
personnes fidéles au Seigneur, qui ne



cessent de commencer et de
recommencer dans leur vie
intérieure.

I1 nous suffit, par ailleurs, de
regarder vers le Ciel. La solennité
que nous célébrerons le 15,
I’Assomption de la trés Sainte Vierge,
nous donne aussi cette certitude.
Prenant appui sur l'intercession de
Jésus-Christ, qui prie sans cesse Dieu
le Pere pour nous tous [19], quelle
consolation, quel refuge immense
nous trouvons dans la contemplation
de notre Mere, elle qui a le souci
constant du salut des chrétiens et de
tous les hommes ! Chez la Sainte
Vierge, 'Eglise est déja parvenue a la
perfection, elle n’a ni tache ni ride
[20] . Nous, tous les fideles, nous en
sommes encore a nous efforcer de
vaincre dans la recherche de la
sainteté, en nous éloignant
radicalement du péché. Cest
pourquoi nous levons les yeux vers
Marie, qui resplendit comme un



modele de vertus pour toute la
communauté des élus [21] . Ayons
donc recours a elle, au milieu des
vicissitudes de I'Eglise et de celles de
chacun d’entre nous. Mére ! —
Appelle-la fort, tres fort. — Elle
t’écoute, elle te voit en danger peut-
étre, et elle t’offre, ta Mere la Vierge
Marie, avec la grace de son Fils, le
refuge de ses bras, la douceur de ses
caresses ; et tu te sentiras réconforté
pour de nouveaux combats. [22]

Que de toute la terre cette priere
monte vers le Ciel avec une grande
force, le 15 aott prochain, quand
nous renouvellerons la consécration
de I’Opus Dei au trés doux Ceeur de
Marie. Fortement unis dans la priere,
prions la bonté divine d’accorder
toutes les graces dont le monde,
’Eglise et chacun d’entre nous avons
besoin.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,



Votre Peére,
+ Xavier
Sitio da Aroeira, le 1er aotut 2013.

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

[1] Pape Francois, Lettre encyclique
Lumen fidei , 29 juin 2013, n° 38.

[2] Ibid. , n° 40.

[3] Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1932 ,n° 91.

[4] Benoit XVI, Lettre apostolique
Porta fidei , 11 octobre 2011, n° 13.

[5] Cf. Catéchisme de I’Eglise
Catholique , nos 781-810.

[6]1P2,09.

[7] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers I’Eglise , 4 juin 1972.

[8] Cf. Mt 13, 24-30 ; 47-50.



[9] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers I’Eglise , 4 juin 1972.

[10] Ibid. [11] Paul VI, Profession de
foi solennelle ( Credo du Peuple de
Dieu ), 30 juin 1968, n° 19.

[12] Ibid. [13] Pape Francois, Discours
de ’audience générale, 19 juin 2013.

[14] Ibid. [15] Pape Francois, Discours
de ’audience générale, 26 juin 2013.

[16] Compendium du Catéchisme de
I’Eglise Catholique , n° 195.

[17] Saint Josémaria, Chemin , n° 544.
[18] Ibid. , n° 549.

[19] Cf. Hé 7, 25.

[20] Cf. Ep 5, 27.

[21] Cf. Concile Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium , n° 65.

[22] Saint Josémaria, Chemin , n° 516.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-
aout-13/(13/01/2026)


https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-13/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-13/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-aout-13/

	Lettre du Prélat (août 13)

