
opusdei.org

Lettre du Prélat (19
mars 2022) | Sur la
fidélité

Dans cette lettre pastorale, le
prélat de l'Opus Dei médite sur
quelques aspects de la fidélité à
Jésus-Christ et à la vocation
dans l'Œuvre, en suivant les
enseignements de saint
Josémaria.

19/03/2022

Télécharger la lettre au format
numérique 



ePub ►Lettre du Prélat (19 mars
2022)

PDF ► Lettre du Prélat (19 mars
2022)

Sur Google Play livre ► Lettre du
Prélat (19 mars 2022)

Sommaire de la Lettre du prélat
(19 mars 2022)

Fidélité à la vocation, fidélité à Jésus-
Christ

Fidélité apostolique

Fidélité à la vocation et à la vie
ordinaire

Les éléments permanents et
changeants dans la vie de l'Œuvre

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%20du%20Prelat%20sur%20la%20fidelit%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20250316181452603613.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Lettre%20du%20Prelat%20sur%20la%20fidelit%20-%20Mgr%20Fernando%20Ocariz20250316181452603613.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Lettre%20du%20Pr%C3%A9lat%20sur%20la%20fid%C3%A9lit%C3%A9%20-%2019%20mars%20202220250316180415583640.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Lettre%20du%20Pr%C3%A9lat%20sur%20la%20fid%C3%A9lit%C3%A9%20-%2019%20mars%20202220250316180415583640.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=RUVpEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=RUVpEAAAQBAJ


Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Soyez fidèles, cela en vaut la peine !

1. C'est par cette expression
familière, qui inspira une vieille
chanson, que saint Josémaria nous
incitait à être très fidèles. Je me
rappelle souvent que, le 23 août 1963,
lors d'un cours d'été à Pampelune,
alors que nous étions réunis autour
de notre Père, nous avons chanté
cette chanson. Certains d'entre nous
ont remarqué qu'en nous écoutant,
notre Père répétait à voix basse : 
Cela en vaut la peine, cela en vaut
la peine ; nous y avons vu
l'expression spontanée de son
expérience vivante. Faire avancer
l'Œuvre en valait la peine : tant de
travail, tant de souffrance, tant de
difficultés et, en même temps, tant de
joie. La fidélité est nécessairement
joyeuse, même dans la douleur ; avec



une joie dans le Seigneur, qui est
notre force (cf. Ne 8, 10).

La fidélité est un concept large, aux
significations diverses : « exactitude
ou véracité dans l'accomplissement
de quelque chose », « copie exacte
d'un texte », « accomplissement exact
d'un devoir, d'une promesse », etc. Il
est particulièrement pertinent de
considérer la fidélité dans les
relations entre les personnes, dans
son aspect le plus profond sur le plan
humain, et qui est l'amour. « La
fidélité dans le temps est le nom de
l’amour »[1]. L'amour authentique est
définitif, il est fidèle, même s'il peut
échouer en raison de la faiblesse
humaine.

La fidélité embrasse toutes les
dimensions de notre vie, car elle
implique toute la personne :
intelligence, volonté, sentiments,
relations et mémoire. Par ces brèves
pages, dans le contexte du centenaire



de la fondation de l'Œuvre qui se
rapproche, je voudrais que nous
nous arrêtions maintenant à méditer
quelques points, en nous laissant
guider avant tout par les textes de
saint Josémaria.

Fidélité à la vocation, fidélité à Jésus-
Christ

2. La vocation chrétienne, dans
toutes ses expressions particulières,
est l'appel de Dieu à la sainteté. C'est
un appel de l'amour de Dieu à notre
amour, dans une relation qui est
toujours précédée par la fidélité
divine : Dieu est fidèle (2 Th 3, 3 ; cf. 1
Co 1, 9). « Notre fidélité n'est qu'une
réponse à la fidélité de Dieu. Dieu qui
est fidèle à sa parole, qui est fidèle à
sa promesse »[2].

La foi en la fidélité de Dieu renforce
notre espérance, même si notre
faiblesse personnelle peut parfois
nous conduire à ne pas être fidèles,
ni dans les petites choses ni, peut-



être, dans les grandes. La fidélité
consiste donc à suivre – avec la grâce
de Dieu – le chemin du fils prodigue
(cf. Lc 15, 11-32). La fidélité à Jésus-
Christ réclame que nous restions
constamment vigilants, car nous
ne pouvons pas compter sur nos
pauvres forces. Nous devons
toujours nous battre, jusqu'au
dernier moment de notre passage
sur terre : telle est notre
destinée[3].

Il nous faut rechercher avec
persévérance l'union au Seigneur.
Nous cherchons, et nous trouvons,
cette union à Jésus dans notre travail,
dans notre famille, en tout... ; surtout
dans l'Eucharistie, dans la pénitence
et dans la prière. De plus, nous ne
sommes pas seuls, nous pouvons
aussi compter sur l'aide des autres,
notamment dans la direction
spirituelle personnelle. Soyons
reconnaissants de pouvoir ouvrir
notre âme avec sincérité, de recevoir



des encouragements et des conseils
sur le chemin de la croissance de
notre amour de Dieu. Et là où notre
amour est nourri, notre fidélité est
renforcée : Aime-le, et tu ne
l’abandonneras pas[4].

3. La fidélité se manifeste surtout
lorsqu'elle implique des efforts et des
souffrances. Là encore, l'exemple de
notre Mère, la Vierge fidèle, nous
éclaire : « Seule la cohérence de toute
une vie peut être appelée fidélité. Le 
fiat de Marie à l'Annonciation trouve
sa plénitude dans le fiat silencieux
qu'elle répète au pied de la croix »[5].

Dieu aidant, nous pouvons être
fidèles, nous pouvons avancer sur le
chemin de l'identification à Jésus-
Christ : que nos façons de penser,
d'aimer, de voir les gens et le monde,
deviennent de plus en plus les
siennes, dans un commencement et
un recommencement permanents,
où la conscience de notre filiation



divine apporte de la joie à notre
conversion[6]. L'exhortation de saint
Paul aux Philippiens deviendra ainsi
une réalité dans nos vies : Ayez en
vous les mêmes sentiments que le
Christ Jésus (Ph 2, 5).

4. La rencontre avec Jésus-Christ et
notre union à lui ont lieu dans
l'Église, qui est manifestement un
Peuple composé de nombreux
peuples ; constitutivement, elle est le
Corps du Christ et
opérationnellement, elle est un
sacrement : le salut vient du Christ à
travers l'Église, en particulier parce
que l'Église fait l'Eucharistie et que
l'Eucharistie fait l'Église.

Le fait, toujours vérifiable, que
l'Église soit composée d'hommes et
de femmes faibles, qui commettent
des erreurs, ne doit pas diminuer
notre amour pour elle. Gardons
toujours à l'esprit qu'avant tout, 
l'Église, c’est le Christ présent



parmi nous ; Dieu qui vient à
l'humanité pour la sauver, en nous
appelant par sa révélation, en
nous sanctifiant par sa grâce, en
nous soutenant par son aide
constante, dans les petites et
grandes luttes de la vie
quotidienne[7].

La fidélité au Christ est donc la
fidélité à l'Église. Et dans l'Église,
nous nous efforçons de vivre et de
renforcer l'union avec tous, en
particulier avec les évêques et, de
manière spéciale, avec le Pontife
romain, principe visible de l'unité de
la foi et de la communion. Gardons
toujours vivant en chacun de nous ce
désir de notre Père : Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam !

La fidélité à Jésus-Christ et à l'Église
implique pour nous la fidélité à notre
vocation à l'Opus Dei, en vivant
l'esprit que nous avons reçu de saint
Josémaria, qui était et est vraiment



notre Père dans l'Œuvre. C'est ainsi
qu'il l'exprimait dans une ancienne
lettre à tous ses enfants : Je ne peux
qu'élever mon âme reconnaissante
envers le Seigneur, de qui vient
toute famille au ciel et sur la terre
(Ep 3, 15-16), de m'avoir donné
cette paternité spirituelle, que j’ai
assumée, avec sa grâce, dans la
pleine conscience que je ne suis sur
terre que pour la réaliser. C'est
pourquoi je vous aime avec le
cœur d'un père et d'une mère[8].
Être des filles et des fils fidèles de
saint Josémaria est notre chemin
vocationnel pour être des filles et des
fils fidèles de Dieu dans le Christ.

Vous vous souvenez certainement de
ces autres paroles de notre Père : 
L'appel divin exige de nous une
fidélité intangible, ferme,
virginale, joyeuse et sans faille à
la foi, à la pureté et au chemin[9]. Je
me contenterai de souligner ici la
joie. Une fidélité qui est une libre



correspondance à la grâce de Dieu,
vécue dans la joie, et dans la bonne
humeur. Comme il est utile de se
rappeler ce qu’il disait aussi ! : Dans
le domaine humain, je veux vous
laisser en héritage l'amour de la
liberté et la bonne humeur[10].

5. Quant à la fidélité dans l'Œuvre,
comment ne pas penser au
bienheureux Alvaro ? Je me souviens
que le 19 février 1974, en l’absence
de don Alvaro, saint Josémaria a dit
de lui : Je voudrais que vous
l'imitiez en beaucoup de choses,
mais surtout dans sa loyauté. (...)
Il a toujours eu un sourire et une
fidélité incomparables[11]. Je pense
souvent aux mots de l’Écriture vir
fidelis multum laudabitur (Pr 28, 20 :
l'homme fidèle sera hautement loué),
gravés sur le linteau d'une porte de
la Villa Vecchia menant au bureau
que don Alvaro a occupé de
nombreuses années.



J'élève également mon âme vers le
Seigneur en action de grâce pour la
fidélité de tant de femmes et
d'hommes qui nous ont précédés sur
la route et nous ont laissé un
précieux témoignage de ce que j’ai
mentionné au début de ces pages : 
cela en vaut la peine.

Notre Père disait que toute personne
qui s’approche de l'Œuvre, même
pour une courte période, aura
toujours notre affection. Cela
s'applique encore plus à ceux qui ont
été dans l'Œuvre pendant un certain
temps et qui ont ensuite pris d'autres
chemins ; et à ceux qui ont pu se
sentir blessés à un moment donné,
de tout cœur nous leur demandons
pardon.

Fidélité apostolique

6. La vocation chrétienne à la
sainteté, à l'identification à Jésus-
Christ, est – sous toutes ses formes,
d'une manière ou d'une autre – une



vocation apostolique : Il n'est pas
possible de dissocier la vie
intérieure et l'apostolat, tout
comme il n'est pas possible de
séparer dans le Christ son être de
Dieu-Homme et sa fonction de
Rédempteur[12].

À chaque époque – et dans la nôtre,
nous le constatons de manière
impressionnante – il y a dans le
monde une immense soif de Dieu,
souvent inconsciente. Les paroles
prophétiques sont toujours en train
de s'accomplir : Voici venir les jours –
oracle du Seigneur – où j'enverrai sur
la terre une famine, non pas une
famine de pain et non pas une soif
d'eau, mais d'entendre la parole du
Seigneur (Am 8,11).

Combien de fois avons-nous médité
cette vibrante exhortation de saint
Josémaria : Mes chers enfants,
Jésus nous exhorte. Il veut être à
nouveau élevé, non pas sur la



Croix, mais dans la gloire de
toutes les activités humaines, pour
attirer toutes choses à lui (Jn 12,
32)[13].

Lorsque nous faisons l'expérience
des difficultés que la vie chrétienne
rencontre dans ce monde – athéisme,
indifférence, relativisme,
naturalisme matérialisme,
hédonisme, etc. – nous nous
rappelons cette affirmation de saint
Jean : N'aimez pas le monde ni les
choses du monde (1 Jn 2, 15), qui se
réfère à ce qui, dans le monde,
s'oppose à Dieu, et qu'il résume dans
la triple concupiscence (cf. 1 Jn 2, 16).
Mais en même temps, le monde,
créature de Dieu, est bon : Dieu a tant
aimé le monde qu'il a donné son Fils
unique, afin que quiconque croit en lui
ne se perde pas mais ait la vie
éternelle (Jn 3,16).

7. Efforçons-nous, comme notre Père,
d'aimer le monde



passionnément[14], car il est le lieu
de notre rencontre avec Dieu et notre
chemin vers la vie éternelle. Que
notre amour exclue l’esprit mondain :
nous sommes du monde, mais nous
ne voulons pas être mondains ; par
exemple, nous vivons l'esprit et la
réalité pratique de la pauvreté, qui
nous libère de tant de liens et, dans
un sens positif, nous fait écouter
saint Paul qui nous assure :Tout est à
vous, vous êtes au Christ et le Christ
est à Dieu (1 Co 3, 22-23). Le
témoignage d'une vie sobre et
austère est – toujours et encore – une
manière d'être sel et lumière dans ce
monde que nous devons transformer
par l'amour du Christ.

Face à cette réalité – tout est à vous –
nous nous réjouissons des joies des
autres, nous profitons de toutes les
bonnes choses qui nous entourent, et
nous nous intéressons aux défis de
notre temps. En même temps, nous
ressentons profondément la situation



du monde, en particulier la triste
réalité de la guerre et d'autres
circonstances où tant de personnes,
surtout les plus faibles, sont dans le
besoin et éprouvent de grandes
souffrances. Mais, j'insiste, ne soyons
pas pessimistes ; au contraire,
manifestons notre foi dans la vitalité
de l'Évangile – qui est la puissance de
Dieu pour le salut de quiconque croit
(Rm 1,16) – et notre foi dans les
moyens : la prière, la mortification,
l'Eucharistie ! et le travail. Alors
notre vision du monde se remplira
d’espoir.

La foi est la base de la fidélité. Non
pas une vaine confiance dans nos
capacités humaines, mais une foi en
Dieu, sur qui se fonde notre
espérance (cf. Hb 11, 1). « Dieu est le
fondement de l'espérance, pas
n'importe quel Dieu, mais le Dieu qui
a un visage humain et qui nous a
aimés jusqu'à la fin, chacun de nous



en particulier et l'humanité dans son
ensemble »[15].

Écoutons à nouveau notre Père :Si
vous êtes fidèles, comme fruit du
don de vous-mêmes humble et
silencieux, le Seigneur fera – par
vos mains – des merveilles. Nous
revivrons ce passage de saint Luc :
les soixante-douze disciples
revinrent pleins de joie, en disant :
Seigneur, les démons eux-mêmes
nous sont soumis, à cause de la
puissance de ton nom (Luc 10, 17)
[16].

Fidélité à la vocation et à la vie
ordinaire

8. Dans la vie de chacun de nous, il
peut y avoir, de temps en temps, des
circonstances exceptionnelles, mais
nous savons bien que notre union au
Seigneur et, avec Lui, notre mission
apostolique doivent se réaliser
fondamentalement dans la vie
ordinaire : famille, travail



professionnel, amitiés, obligations
sociales... : « C’est le lieu principal de
notre rencontre avec Dieu »[17],
comme le rappelait don Javier dans
l'une de ses premières lettres.

Rencontrer le Seigneur dans tout ce
qui nous arrive chaque jour signifie
découvrir la valeur des petites
choses, des petits riens, des détails,
dans lesquels nous pouvons si
souvent montrer notre amour de
Dieu et des autres. Jésus lui-même
nous a dit : Celui qui est fidèle en peu
de chose l'est aussi en beaucoup ; et
celui qui est injuste en peu de chose
l'est aussi en beaucoup (Lc 16,10). Une
fidélité dans les petites choses que le
Seigneur récompense par la
grandeur de sa propre joie (cf. Mt 25,
21).

Notre expérience personnelle nous
montre que cette fidélité dans ce qui
est petit n'est pas une bagatelle, au
contraire : La persévérance dans



les petites choses, par Amour, c’est
de l'héroïsme[18]. C'est l'amour qui
donne toute sa valeur à une
entreprise humaine. La fidélité est la
fidélité à un engagement d'amour, et
l'amour de Dieu est le sens ultime de
la liberté. Cette liberté d'esprit donne
la capacité d'aimer ce qui doit être
fait, même lorsque cela implique des
sacrifices. On peut alors faire
l'expérience de ce dont Jésus nous
assure : Prenez mon joug sur vous et
apprenez de moi, car je suis doux et
humble de cœur, et vous trouverez du
repos pour vos âmes, car mon joug est
facile et mon fardeau est léger (Mt 11,
29-30). Et saint Augustin explique : «
Quand on aime, on ne ressent pas sa
peine, ou l’on aime sa peine (...). Les
travaux de ceux qui aiment ne sont
jamais pénibles »[19].

9. Nous savons bien que trouver
Dieu, aimer Dieu, est inséparable
d'aimer et de servir les autres : les
deux préceptes de la charité sont



inséparables. Par notre amour
fraternel, qui est un signe certain de
la vie surnaturelle, nous construisons
notre fidélité et rendons plus joyeuse
la fidélité des autres : nous savons
que nous sommes passés de la mort à
la vie, parce que nous aimons nos
frères (1 Jn 3, 14). Avec quelle force
saint Josémaria nous exhorte-t-il à
vivre la fraternité ! Du cœur, mes
enfants, mettez votre cœur à vous
servir les uns les autres. Lorsque
le cœur passe par le Très Sacré
Cœur de Jésus et le Très Doux
Cœur de Marie, la charité
fraternelle s'exerce dans toute sa
force humaine et divine. Elle aide
à porter les fardeaux, allège la
charge, assure la joie dans le
combat. Ce n'est pas quelque chose
de rigide, c'est quelque chose qui
renforce les ailes de l'âme pour
qu'elle s'élève plus haut ; la
charité fraternelle, qui ne cherche
pas son propre intérêt, lui permet
de voler pour louer le Seigneur



dans un esprit de sacrifice
volontaire[20].

Étant donné la place qu'occupe le
travail dans notre vie ordinaire, nous
pourrions porter notre attention – et
faire un examen personnel – sur tant
d'aspects que comporte le fait de 
sanctifier le travail, de se
sanctifier dans le travail, de
sanctifier par le travail[21]. Je
voudrais maintenant vous inviter à
réfléchir à la manière dont nous
pouvons mieux transformer le
travail en prière, ce qui ne se borne
pas à quelques gestes de piété
pendant que nous travaillons. Notre
Père nous l'a dit si souvent. Relisons
ce qu’il écrivait : Travaillez en
sachant que Dieu vous regarde :
laborem manuum mearum
respexit Deus (Gn 31,42). Notre
travail doit donc être saint et
digne de Lui : non seulement
achevé dans les moindres détails,
mais exécuté avec droiture, avec



grandeur d'âme, avec noblesse,
avec loyauté, avec justice. Ainsi,
votre travail professionnel sera
non seulement droit et saint, mais
aussi, à ce titre, il sera prière[22].

Dans notre travail, nous faisons
souvent l'expérience de nos limites et
de nos défauts ; mais si, malgré tout,
nous nous efforçons de savoir que
Dieu nous regarde, nous pourrons
entendre ces paroles de saint Paul
qui nous sont adressées :votre travail
n'est pas vain dans le Seigneur (1 Co
15, 58) ; comme le résumait notre
Père : rien ne se perd.

Les éléments permanents et
changeants dans la vie de l'Œuvre

10. La fidélité de chacun à sa
vocation dans l'Œuvre est
nécessairement liée à la fidélité
institutionnelle, c'est-à-dire à la
permanence de l'Œuvre en tant
qu'institution fidèle à la volonté de
Dieu transmise par le Fondateur.



En 2016, don Javier nous rappelait
ces mots de saint Josémaria : De
même que l'identité de la personne
reste la même au cours des
différentes étapes de sa
croissance : enfance, adolescence,
maturité... ; il y a, dans notre
développement, une évolution :
nous serions sinon une chose
morte. Le noyau, l'essence, l'esprit,
reste inchangé, mais les manières
de dire et de faire, toujours
anciennes et nouvelles, toujours
saintes, évoluent[23].

En commentant ce texte, je disais que
c'est surtout dans le domaine de
l'apostolat personnel – qui est
l’essentiel dans l'Œuvre – et dans
celui de l'orientation des professions,
des institutions et des structures
humaines dans un sens chrétien, que
nous essayons d’agir avec initiative
et créativité, afin de nouer des
relations d'amitié sincère avec de
nombreuses personnes et d'apporter



la lumière de l'Évangile à la société.
Cette même initiative et cette même
créativité nous conduisent aussi à
rechercher de nouvelles activités
apostoliques dans la mer sans
rivages que nous offre l'esprit de
l'Œuvre.

11. Cette créativité peut être
comprise comme une version de ce
que l'on appelle parfois la fidélité
dynamique, ou fidélité créative. Une
fidélité qui exclut aussi bien ce qui
serait un superficiel désir de
changements qu'une attitude a priori
opposée à tout ce qui est ou semble
représenter une certaine nouveauté. 
De par notre vocation, nous
sommes présents à l'origine même
des changements justes qui se
produisent dans la société, et nous
faisons également nôtre le progrès
de toute époque[24]. C'est pourquoi
nous devons comprendre et partager
les aspirations de notre temps, sans
pour autant prétendre nous adapter



à une mode ou à une coutume, aussi
actuelle et répandue soit-elle, si elle
est contraire à l'esprit que Dieu nous
a transmis par l'intermédiaire de
notre fondateur, ou encore si elle est
inappropriée au style humain et à
l'ambiance familiale propres à
l'Œuvre. Dans ce sens, nous
n'aurons jamais besoin de nous
adapter au monde, parce que nous
sommes du monde ; nous n'aurons
pas non plus à suivre le progrès
humain, parce que nous sommes –
vous êtes, mes enfants – avec les
autres hommes qui vivent dans le
monde, ceux qui réalisent ce
progrès par leur travail
ordinaire[25].

Il faut également tenir compte du fait
que, devant des dispositions prises
pour l'ensemble de l'Œuvre (par
exemple, concernant les moyens de
formation spirituelle : cercles,
méditations, retraites, etc.), il est
normal que le discernement de



l'opportunité d'éventuels
changements revienne en dernier
ressort au Père avec le Conseil
général et le Conseil central. D'autre
part, tout changement à ce niveau
n'est pas indifférent à l'esprit et doit
être étudié avec prudence. De votre
côté, n'hésitez pas à proposer des
projets apostoliques à ceux qui
dirigent les apostolats, dans un esprit
d'initiative et aussi d'unité – sans
cesser de ramer ensemble – animés
du désir d'apporter la joie de
l'Évangile à de nombreuses
personnes. En tout cas, soyons sûrs
que « nous ne sommes pas seuls à
faire l'Œuvre, et que nous ne
comptons pas seulement sur nos
pauvres forces, mais sur la force et la
puissance du Seigneur »[26].

12. Forts de notre fidélité personnelle
et de la responsabilité de tous à
maintenir la fidélité institutionnelle,
malgré nos limites personnelles,
nous pourrons, avec la grâce de Dieu,



construire, dans les moments
historiques changeants, la continuité
de l'Œuvre en restant fidèles à son
origine. C'est la continuité essentielle
entre le passé, le présent et le futur,
propre à une réalité vivante. En
2015, don Javier nous encourageait à
demander à saint Josémaria que
l'Œuvre parvienne au 2 octobre 2028
avec la même force et la même
fraîcheur d'esprit que celles de notre
Père le 2 octobre 1928.

Ainsi, par la miséricorde de Dieu, ce
que saint Josémaria a vu deviendra
réalité : Je vois l'Œuvre projetée à
travers les siècles, toujours jeune,
radieuse, belle et féconde,
défendant la paix du Christ, afin
que le monde entier la possède.
Nous contribuerons à la
reconnaissance dans la société des
droits de la personne humaine, de
la famille, de l'Église. Notre travail
fera que diminuent les haines
fratricides et les suspicions entre



les peuples, et mes filles et mes fils
– fortes in fide (I P 5, 9), fermes
dans la foi – sauront oindre toutes
les blessures avec la charité du
Christ, qui est le plus doux des
baumes[27].

En confiant à notre Mère Sainte
Marie, la Vierge fidèle, et à saint
Joseph, le renouvellement constant
de notre fidélité, je vous bénis
affectueusement.

Votre Père,

Rome, le 19 mars 2022

[1] Benoît XVI, Discours, 12 mai 2010.

[2] François, Homélie, 15 avril 2020.

[3] Lettre du 28 mars 1973, n° 9.

[4] Chemin, n° 999.



[5] Saint Jean-Paul II, Homélie, 26
janvier 1979.

[6] Quand le Christ passe, n° 64.

[7] Quand le Christ passe, n° 131.

[8] Lettre du 6 mai 1945, n° 23.

[9] Lettre du 24 mars 1931, n° 43.

[10] Lettre du 31 mai 1954, n° 22.

[11] Saint Josémaria, 19 février 1974.

[12] Quand le Christ passe, n° 122.

[13] Instruction, 1er avril 1937, n° 1.

[14] Entretiens, n° 118.

[15] Benoît XVI, encyclique Spe Salvi,
n° 31.

[16] Lettre du 24 mars 1930, n° 2.

[17] Xavier Echevarria, Lettre
pastorale, 28 novembre 1995, n° 16.



[18] Chemin, n° 813.

[19] Saint Augustin, De bono viduitatis,
21, 26.

[20] Lettre du 14 février 1974, n° 23.

[21] Quand le Christ passe, n° 45.

[22] Lettre du 15 octobre 1948, n° 26.

[23] Lettre du 29 septembre 1957, n°
56.

[24] Lettre du 14 février 1950, n° 21.

[25] Lettre du 9 janvier 1932, n° 92.

[26] Javier Echevarria, Lettre
pastorale, 28 novembre 1995, n° 11.

[27] Lettre du 16 juillet 1933, n.26

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



(Toute divulgation publique, totale
ou partielle, est interdite sans
l’autorisation expresse du titulaire
du copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lettre-du-

prelat-19-mars-2022-fidelite/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-19-mars-2022-fidelite/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-19-mars-2022-fidelite/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-19-mars-2022-fidelite/

	Lettre du Prélat (19 mars 2022) | Sur la fidélité

