
opusdei.org

Lettre du Prélat (1-
XI-2019) | sur
l'amitié

Lettre pastorale de Mgr
Fernando Ocariz sur l'amitié. "
Les circonstances actuelles de
l’évangélisation rendent encore
plus évidente (...) la priorité à
donner aux relations de
personne à personne, à cette
dimension relationnelle qui est
au cœur de la manière de faire
de l’apostolat que saint
Josémaria découvrait dans les
récits évangéliques. "



11/11/2019

Télécharger au format :

.PDF : Lettre du Prélat (1-XI-2019)

.EPUB : Lettre du Prélat (1-XI-2019)

.MOBI : Lettre du Prélat (1-XI-2019)

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

1. Dans la première longue lettre que
je vous ai écrite pour recueillir les
conclusions du congrès général, je
vous disais que « les circonstances
actuelles de l’évangélisation rendent
encore plus évidente, si c’est
possible, la priorité à donner aux
relations de personne à personne, à
cette dimension relationnelle qui est

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%201er%20novembre%20201920201117-135658.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%201er%20novembre%20201920201117-135706.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%201er%20novembre%20201920201117-135714.mobi


au cœur de la manière de faire de
l’apostolat que saint Josémaria
découvrait dans les récits
évangéliques »[1].

Lors de mes rencontres avec des
personnes de différents pays, il n’est
pas rare que surgissent
spontanément des remarques et des
questions sur l’amitié. Saint
Josémaria nous rappelait
continuellement l’importance
humaine et chrétienne de cette
réalité. Par ailleurs, nous avons de
nombreux témoignages sur la
manière dont il cultivait lui-même de
très nombreuses amitiés, des amitiés
qu’il sut conserver sa vie durant.
Nous nous souvenons de la manière
dont il qualifiait l’apostolat d’amitié
et de confidence d’essentiel dans
l’Œuvre. Dans cette lettre, je voudrais
vous rappeler quelques aspects de
l’enseignement de saint Josémaria
sur ce thème.



L’amitié de Jésus-Christ

2. Jésus-Christ, homme parfait, vécut
pleinement la valeur humaine de
l’amitié. L’Évangile nous montre
comment, dès son plus jeune âge, il
entretenait une relation amicale avec
les personnes qui l’entouraient : dès
ses douze ans, alors qu’ils reviennent
de Jérusalem, Marie et Joseph
supposent naturellement que Jésus
fait la route avec un groupe d’amis
ou de familiers (cf. Lc 2, 44). Plus
tard, durant sa vie publique, nous
pouvons souvent contempler Notre
Seigneur chez des amis ou des
connaissances, en visite ou pour
partager un repas : dans la maison
de Pierre (cf. Lc 4, 38), dans celle de
Lévi (cf. Lc 5, 29), de Simon (cf. Lc 7,
36), de Jaïre (cf. Lc 8, 41), de Zachée
(cf. Lc 19, 5), etc. Nous le voyons
également assister à des noces à
Cana (cf. Jn 2, 1), ou se rendre avec
d’autres dans des lieux de culte (cf. Jn
8, 2). En d’autres occasions, il



consacre du temps à ses seuls
disciples (cf. Mc 3, 7).

Toute occasion lui est bonne pour
entamer une relation d’amitié : que
de fois le voyons-nous s’arrêter
auprès de quelqu’un ! Quelques
minutes de conversation suffisent
pour que la Samaritaine se sente
reconnue et comprise. Et c’est ce qui
l’amène à se demander : Ne serait-ce
pas le Christ ? (Jn 4, 29). Quant aux
disciples d’Emmaüs, après avoir
cheminé et s’être assis à table avec
Jésus, ils reconnaissent la présence
de cet Ami dont la parole avait
enflammé leurs cœurs (cf. Lc 24, 32).

Bien souvent, le Seigneur consacre
plus de temps à ses amis. C’est le cas
de la maison de Béthanie. Là, en de
longues journées d’intimité, Jésus
sait faire preuve de délicatesse,
dire la parole qui encourage,
répondre à l’amitié par l’amitié :
quelles conversations dut-il avoir



dans la maison de Béthanie, avec
Lazare, avec Marthe et avec
Marie ![2] C’est aussi dans ce foyer
que nous apprenons que l’amitié du
Christ génère une profonde
confiance (cf. Jn 11, 21) et qu’elle est
pleine d’empathie, notamment
quand il s’agit d’accompagner celui
qui souffre (cf. Jn 11, 35).

Mais le moment où le Seigneur
montre avec plus de profondeur son
désir de nous offrir son amitié est
celui de la dernière Cène. Dans
l’intimité du cénacle, Jésus dit aux
apôtres : Je vous ai appelés amis (Jn
15, 15). Et à travers eux, c’est à nous
tous qu’il l’a dit. Dieu nous aime non
seulement comme des créatures,
mais comme des enfants auxquels,
dans le Christ, il offre une véritable
amitié. Et nous répondons à cette
amitié en unissant notre volonté à la
sienne ; en faisant ce que le Seigneur
veut (cf. Jn 15, 14).



«Idem velle atque idem nolle – vouloir
la même chose et rejeter la même
chose – voilà ce que les anciens ont
reconnu comme l’authentique
contenu de l’amour : devenir l’un
semblable à l’autre, ce qui conduit à
une communauté de volonté et de
pensée. L’histoire d’amour entre
Dieu et l’homme consiste justement
en ce que cette communion de
volonté s’épanouit en communion de
pensée et de sentiment, de sorte que
notre vouloir et la volonté de Dieu en
viennent à coïncider toujours
davantage : la volonté de Dieu n’est
plus pour moi une volonté étrangère
que les commandements m’imposent
de l’extérieur, mais elle est ma
propre volonté, sur la base de
l’expérience que, de fait, Dieu est
plus intime à moi-même que je ne le
suis à moi-même. C’est alors que
grandit l’abandon en Dieu et que
Dieu devient notre joie (cf. Ps 72 [73],
23-28)[3]».



3. Nous savoir en véritable amitié
avec Jésus-Christ nous remplit
d’assurance, parce qu’il est fidèle. «
L’amitié avec Jésus est indéfectible. Il
ne s’en va jamais, même si parfois il
semble être silencieux. Quand nous
en avons besoin, il se laisse
rencontrer par nous (cf. Jr 29, 14) et il
est à nos côtés, où que nous allions
(cf. Jos 1, 9). Car il ne rompt jamais
une alliance. Il demande que nous ne
l’abandonnions pas : Demeurez en
moi (Jn 15, 4). Mais si nous nous
éloignons, il reste fidèle, car il ne peut
se renier lui-même (2 Tm 2, 13)[4] ».

Répondre à cette amitié de Jésus,
c’est l’aimer d’un amour qui est l’âme
de la vie chrétienne, et qui tend à se
manifester dans tout ce que nous
faisons. Nous avons besoin d’une
riche vie intérieure, signe certain
de l’amitié avec Dieu et condition
indispensable pour tout travail
avec les âmes[5]. Tout apostolat,
tout travail pour les âmes jaillit de



cette amitié avec Dieu, qui est la
source du véritable amour chrétien. 
Si vous vivez dans l’amitié avec
Dieu, qui est la première amitié à
cultiver et à faire croître, alors
vous saurez vous faire de
nombreux et vrais amis (cf. Si 6,
17). Ce travail que le Seigneur a
fait et ne cesse de faire avec nous,
pour nous maintenir dans son
amitié, il veut le réaliser avec
beaucoup d’autres âmes, en se
servant de nous comme des
instruments[6].

Valeurs humaine et chrétienne de
l’amitié

4. L’amitié est une réalité humaine
d’une grande richesse : c’est une
forme d’amour réciproque entre
deux personnes, qui se construit sur
la connaissance et la communication
mutuelles[7]. C’est un type d’amour «
réciproque qui souhaite tout ce qu’il
y a de bon pour l’autre, un amour qui



produit union et félicité[8] ». C’est
pourquoi la Sainte Écriture affirme
qu’un ami fidèle n’a pas de prix, il est
d’une valeur incalculable (Si 6, 15).

La charité, qui élève à l’ordre
surnaturel la capacité humaine
d’aimer, élève donc aussi l’amitié : «
L’amitié est un des sentiments
humains les plus nobles et les plus
élevés, que la grâce divine purifie et
transfigure[9] ». Ce sentiment peut
parfois naître de manière spontanée
mais, dans tous les cas, il ne peut
grandir qu’à travers la fréquentation
mutuelle, et donc en y consacrant du
temps. « L’amitié n’est pas une
relation fugace ou passagère. Elle est
stable, solide, fidèle et mûrit avec le
temps. Elle est une relation
d’affection qui nous fait sentir unis,
et en même temps elle est un amour
généreux, qui nous porte à chercher
le bien de l’ami[10] ».



5. Dieu se sert très souvent d’une
amitié authentique pour mener à
bien son œuvre salvifique. L’Ancien
Testament rapporte l’amitié entre
David, jeune encore, et Jonathan,
prince héritier d’Israël. Celui-ci
n’hésita pas à partager avec son ami
tout ce qu’il avait (cf. 1 Sam 18, 4) et,
dans des moments difficiles, il
rappela à son père Saül tous les
mérites du jeune David (cf. 1 Sam 19,
4). Jonathan en arriva même à
mettre en jeu son héritage du trône
pour défendre son ami, car il l’aimait
comme lui-même (1 Sam 20, 17). Cette
sincère amitié les poussait tous deux
à maintenir leur fidélité envers Dieu
(cf. 1 Sam 20, 8. 42).

L’exemple des premiers chrétiens est
d’une singulière éloquence. Saint
Josémaria faisait remarquer combien
ils s’aimaient entre eux d’un
amour fort et doux, dans le Cœur
du Christ[11]. L’amour mutuel est,
depuis le commencement de l’Église,



le signe distinctif des disciples de
Jésus-Christ (cf. Jn 13, 35).

Les premiers siècles du christianisme
nous proposent encore un autre
exemple avec saint Basile et saint
Grégoire de Nazianze. L’amitié qu’ils
nouèrent dans leur jeunesse les
maintint unis tout au long de leur
vie, au point qu’aujourd’hui encore
ils partagent leur fête dans le
calendrier liturgique général. Saint
Grégoire raconte que « nous n’avions
tous deux qu’une tâche : pratiquer la
vertu et vivre en vue des espérances
futures[12] ». Leur amitié non
seulement ne les distrayait pas de
Dieu, mais elle les conduisait
davantage encore à lui : « Nous
dirigions notre vie et notre activité
tout entière, guidés de cette façon
par le commandement divin, et nous
excitant mutuellement à la vertu[13]
».



6. "Chez un chrétien, chez un
enfant de Dieu, amitié et charité
ne font qu’un : une lumière divine
qui communique sa chaleur"[14].
On peut même dire, avec des mots
que saint Augustin adresse au
Seigneur, qu’entre des chrétiens « il
n’y a d’amitié véritable qu’entre ceux
que tu unis par la charité[15] ». D’un
autre côté, comme la charité peut
être plus ou moins intense, et qu’en
outre le temps dont nous disposons
est limité, l’amitié est aussi une
réalité qui peut être plus ou moins
profonde. Il est ainsi habituel de dire
que l’on est très amis, ou de parler
d’une grande amitié, sans que cela
exclue des amitiés véritables qui ne
sont pas si grandes ou si intimes.

Au commencement du nouveau
millénaire, saint Jean-Paul II signalait
que toutes les initiatives apostoliques
qui surgiraient dans l’avenir seraient
« des moyens sans âme » si elles ne se
centraient sur le fait d’aimer



sincèrement chaque personne et de
partager [leurs] joies et [leurs]
souffrances, pour deviner [leurs]
désirs et répondre à [leurs] besoins,
pour [leur] offrir une amitié vraie et
profonde[16] ». Nos maisons, qui
sont destinées à servir pour une
grande catéchèse, doivent être des
lieux où l’on peut facilement trouver
un amour sincère et apprendre à être
ami en vérité.

7. L’amitié chrétienne n’exclut
personne, elle doit être
intentionnellement ouverte au
monde, de grand cœur. Les
pharisiens critiquaient Jésus-Christ,
comme s’il était mauvais d’être ami
des publicains et des pécheurs (Mt 11,
19). Nous non plus, qui tâchons
d’imiter le Seigneur autant que le
permet notre faiblesse, nous
n’excluons personne, nous
n’écartons aucune âme de notre
amour dans le Christ. C’est
pourquoi vous aurez à cultiver



une amitié ferme, loyale, sincère,
c’est-à-dire chrétienne, avec tous
vos collègues de profession : plus
encore, avec tous les hommes,
quelle que soit leur situation
personnelle[17].

Le Christ, qui était complètement
inséré dans le tissu social de son
milieu et de son temps, nous donne
également l’exemple dans ce
domaine. Comme l’écrivait saint
Josemaría : Le Seigneur ne limite
pas son dialogue avec un petit
groupe restreint : il parle avec
tous. Avec les saintes femmes, avec
des foules entières ; avec des
représentants des dignitaires
d’Israël comme Nicodème, et avec
des publicains comme Zachée ;
avec des personnes considérées
comme pieuses, et avec des
pécheurs comme la Samaritaine ;
avec des bien-portants et des
malades ; avec les pauvres, qu’il
aimait de tout son cœur ; avec des



docteurs de la loi et avec des
païens, dont il loue la foi plus
grande que celle d’Israël ; avec des
personnes âgées et avec des
enfants. Jésus ne refuse sa parole
à personne, et c’est une parole qui
guérit, qui console, qui éclaire.
Combien de fois ai-je médité et fait
méditer cette manière de faire de
l’apostolat du Christ, humaine et
divine tout à la fois, fondée sur
l’amitié et la confidence ![18]

Manifestations de l’amitié

8. L’amitié est particulièrement utile
pour exercer cette manifestation
nécessaire de la charité qu’est la
compréhension : L’amitié véritable
requiert aussi un effort cordial
pour comprendre les convictions
de nos amis, même si nous ne
parvenons ni à les partager, ni à
les accepter[19]. De cette manière,
nos amis nous aident à comprendre
des façons de voir la vie différentes



de la nôtre, ils enrichissent notre
monde intérieur et, lorsque l’amitié
est profonde, ils nous permettent de
faire une autre expérience des
choses. Il s’agit, en fin de compte, de
vraiment ressentir les autres, c’est-à-
dire de participer à ce qu’ils vivent, à
ce qui leur arrive.

Aimer les autres implique de les
reconnaître et de les prendre tels
qu’ils sont, avec leurs problèmes,
leurs défauts, leurs histoires
personnelles, leur contexte et leur
rythme pour s’approcher de Jésus.
Aussi faut-il, pour construire une
véritable amitié, développer sa
capacité de regarder les autres avec
affection, au point de les voir avec les
yeux du Christ. Notre regard doit être
purifié de tout préjugé, tandis que
nous apprenons à découvrir ce qu’il
y a de bon en chacun, en renonçant
au désir de les modeler à notre
image. Un ami n’a pas besoin de
remplir des conditions préalables



pour recevoir notre affection.
Comme chrétiens, nous voyons
chaque personne, avant tout, comme
une créature aimée de Dieu. Chaque
personne est unique, et unique aussi
chaque relation d’amitié.

Saint Augustin faisait remarquer que
« même si l’on doit à tous la même
charité, on ne doit pas offrir à tous le
même remède : la même charité
donne la lumière à certains, et
souffre avec d’autres (…), elle se
montre tendre avec les uns et sévère
avec d’autres, ennemie de personne
et mère pour tous[20] ». Être ami
signifie apprendre à fréquenter
chaque personne comme le fait le
Seigneur : Lorsqu’il crée les âmes,
Dieu ne se répète pas. Chacun est
comme il est, et il faut traiter
chacun suivant la manière dont
Dieu l’a fait et la façon dont il le
conduit[21]. Comme il s’agit de
découvrir et de vouloir le bien de
l’autre, l’amitié suppose également



de souffrir avec ses amis et pour ses
amis. Dans les moments difficiles, il
est d’un grand secours de renouveler
leur foi dans le fait que Dieu agit à sa
manière et à son rythme dans les
âmes.

9. L’amitié revêt, en outre, une valeur
sociale inestimable, parce qu’elle
contribue à l’harmonie entre les
membres des familles et à la
naissance d’ambiances plus dignes
de la personne humaine. Par
vocation divine, écrit saint
Josémaria, vous vivez au milieu du
monde, partageant avec les autres
hommes, vos égaux, joies et
amertumes, efforts et
enthousiasmes, aspirations et
aventures. Quand vous aurez
parcouru les innombrables
chemins de la terre, vous vous
serez efforcés de vivre avec tous,
d’établir des relations avec tous,
pour contribuer à créer une
atmosphère de paix et d’amitié,



parce que notre esprit y
conduit[22].

Cette atmosphère d’amitié que
chacun est appelé à porter avec lui
est le fruit de tous les efforts que l’on
fait pour rendre la vie agréable aux
autres. Gagner en affabilité, en joie,
en patience, en optimisme, en
délicatesse, et dans toutes les vertus
qui rendent aimable la vie commune,
tout cela compte beaucoup pour que
chacun puisse se sentir accueilli et
être heureux : La parole agréable
attire de nombreux amis, le langage
aimable attire de nombreuses
gentillesses (Si 6, 5). La lutte pour
améliorer notre caractère est une
condition nécessaire pour que
naissent plus facilement des
relations d’amitié.

En revanche, certaines manières de
s’exprimer peuvent troubler ou
entraver la création d’un climat
d’amitié. Par exemple, lorsqu’on est



trop catégorique dans l’expression de
ses opinions, lorsqu’on donne
l’impression de penser que sa propre
manière de voir est définitivement
arrêtée, ou lorsqu’on ne sait pas
s’intéresser activement à ce que
disent les autres, on agit d’une façon
qui renferme sur soi. Ces attitudes
manifestent parfois l’incapacité de
distinguer entre ce qui relève de
l’opinion et ce qui n’en relève pas, ou
la difficulté à relativiser des thèmes
pour lesquels il n’y a pas
nécessairement une seule solution.

10. Le souci chrétien des autres naît
précisément de notre union au Christ
et de notre identification à la mission
à laquelle il nous a appelés : Nous
sommes faits pour la foule : nous
ne restons jamais enfermés, nous
vivons face à la multitude et nous
portons, gravées dans notre âme,
ces paroles de Jésus-Christ notre
Seigneur : J’ai de la compassion
pour cette foule, car depuis trois



jours déjà ils restent auprès de
moi, et n’ont rien à manger (Mc 8,
2)[23].

Fortifier nos liens avec les amis exige
du temps, de l’attention, et cela
demande souvent de refuser la
facilité ou de renoncer à ses
préférences personnelles. Cela
poussera les chrétiens à donner la
priorité à la prière, sûrs qu’ils
trouveront là la seule énergie
capable de transformer le monde : 
Pour que notre monde suive une
orientation chrétienne – la seule
qui en vaille la peine –, nous
devons vivre avec les hommes
dans une amitié loyale, fondée en
premier lieu sur une loyale amitié
envers Dieu[24].

Sincérité et amitié

11. "L’ami véritable ne peut pas
avoir deux visages pour son ami :
une amitié qui se veut loyale et
sincère – vir duplex animo



inconstans est in omnibus viis suis 
(Jc, 8), l’homme faux, à l’esprit
double, est inconstant en tout, –
exige renoncement, droiture,
échange de services, de services
nobles et licites. L’ami est fort et
sincère dans la mesure où,
conformément à la prudence
surnaturelle, il pense
généreusement aux autres, avec
un sens du sacrifice
personnel"[25]. L’amitié est
mutuelle : c’est une communication
sincère, réciproque ; on transmet sa
propre expérience pour apprendre
les uns des autres.

Les amis partagent leurs joies,
comme le pasteur qui a retrouvé la
brebis égarée (cf. Lc 15, 6), ou la
femme qui a trouvé la drachme
qu’elle avait perdue (cf. Lc 15, 9). On
partage les aspirations et les projets,
mais aussi les peines. L’amitié se
manifeste surtout dans la disposition
à aider, comme nous le voyons chez



cet homme qui vint à Jésus pour
demander la guérison d’un serviteur
de son ami, le Centurion (cf. Lc 7, 6).
Et surtout, l’amitié la plus grande
tend à imiter la grandeur de l’amour
d’amitié de Jésus Christ : il n’y a pas
de plus grand amour que de donner sa
vie pour ceux qu’on aime (Jn 15, 13).

12. Il peut arriver parfois qu’une
certaine réserve ou timidité nous
empêche de manifester aux autres
toute l’affection qu’on voudrait.
Surmonter cet obstacle, perdre cette
peur, peut être une grande occasion
pour que Dieu répande son amour
sur les amis : « La véritable amitié
comporte une affection mutuelle
sincère qui est garante de la liberté et
de l’intimité réciproques[26] ». En ce
sens, saint Thomas souligne que
l’amitié authentique doit se
manifester extérieurement : elle
exige « la réciprocité de l’amour,
puisque l’ami est ami pour son
ami[27] ».



En même temps, on ne peut offrir
son amitié de manière authentique
sans prendre un risque : la réponse
n’est pas garantie. C’est le
phénomène qui se produit dans la
vie du Seigneur, lorsque le jeune
homme riche préfère prendre un
autre chemin (cf. Mc 10, 22) ou
quand, descendant du Mont des
Oliviers, il pleure sur Jérusalem,
pensant à ceux dont le cœur est
endurci (cf. Lc 19, 41). Face à ces
expériences, qui arrivent tôt ou tard,
il faut surmonter la peur de risquer à
nouveau, tout comme Jésus-Christ le
fait avec chacun d’entre nous. En
d’autres termes, nous devons
accepter cette vulnérabilité, et
continuer de faire le premier pas
sans rien attendre en retour, en
pensant au grand bien qui pourra en
découler : une amitié authentique.

13. Pour créer un environnement
propice à l’épanouissement d’amitiés
fécondes, il est également nécessaire



de favoriser la spontanéité
personnelle, en plus de promouvoir
le sens de l’initiative dans la vie
familiale et sociale. Ces deux
caractéristiques – spontanéité et
initiative – ne naissent pas toutes
seules dans un climat quelconque ;
elles doivent être stimulées en
encourageant les personnes à se
montrer telles qu’elles sont. Cela
donne lieu, naturellement, à un
pluralisme qui « doit être voulu et
favorisé, quand bien même la
diversité pourrait coûter à l’un ou
l’autre. Celui qui aime la liberté
arrive à voir ce qu’il y a de positif et
d’aimable dans ce que d’autres
pensent[28] ». L’estime de qui est
différent de soi ou pense autrement
manifeste une liberté intérieure et
une ouverture d’esprit, qui connotent
chacune l’amitié authentique.

D’autre part, comme l’amour, dont
elle est une expression, l’amitié n’est
pas une réalité univoque. La



communication de l’intimité
personnelle n’est pas égale avec tous
les amis. Par exemple, l’amitié des
époux n’est pas identique à l’amitié
entre parents et enfants – vivement
conseillée par saint Josémaria –, ni à
l’amitié entre frères et sœurs, ou à
l’amitié entre collègues. Dans chaque
cas, il y aura un espace intérieur
partagé qui est propre à chaque
relation. Respecter cette diversité
dans la manifestation de l’intimité
n’est pas manquer de sincérité ni de
profondeur dans l’amitié, au
contraire : c’est généralement une
condition pour préserver la véritable
nature de cette relation.

Amitié et fraternité

14. Le bienheureux Alvaro del
Portillo a écrit que « la filiation et
l’amitié sont deux réalités
inséparables pour ceux qui aiment
Dieu[29] ». De manière analogue, il
existe une relation intime entre



fraternité et amitié. Partant d’une
simple relation basée sur la filiation
commune, la fraternité devient
amitié par l’affection entre frères,
avec ce que cela implique d’intérêt
mutuel, de compréhension, de
communication, de service attentif et
délicat, d’aide matérielle...

En ce sens, la fraternité enracinée
dans la vocation commune à l’Œuvre
demande aussi à s’exprimer dans
une amitié qui arrive à maturité
quand le bien que l’on désire pour
l’autre est son bonheur, sa fidélité et
sa sainteté. Cette amitié n’est pas
pour autant « particulière » au sens
d’exclusive ou d’excluante ; elle est
toujours ouverte aux autres, même si
les limites d’espace et de temps ne
permettent pas d’avoir avec tous une
intensité égale de communication et
de rapports mutuels.

Avec une charité exquise,
caractéristique de l’Œuvre de



Dieu, nous nous aidons les uns les
autres à vivre et à vouloir notre
propre sainteté et celle des autres.
Et nous nous sentons forts, de
cette force des cartes à jouer qui
ne peuvent tenir toutes seules,
mais qui s’élèvent en châteaux en
s’appuyant les unes sur les
autres[30]. L’amour qui nous unit
entre nous est ainsi l’amour qui
maintient l’Œuvre unie.

15. L’amitié est un soutien et un
stimulant constants dans la mission
commune. Avec nos frères et sœurs,
nous partageons aussi nos joies et
nos projets, nos soucis et nos
aspirations, même s’il y a
naturellement des aspects de notre
vie de relation avec Dieu qui,
ordinairement du moins, sont
réservés à la direction spirituelle. Il
en va de même pour l’amitié entre
époux, entre parents et enfants et, en
général, entre bons amis.



L’effort pour rendre la vie agréable
aux autres est un exercice savoureux
qui fait partie de la vie quotidienne.
Dans ce domaine, si l’on agit avec
bon sens et sens surnaturel, on peut
difficilement en faire trop. Au
contraire, c’est là une composante
fondamentale du chemin de la
sainteté. Peu m’importe de le
répéter très souvent : l’affection,
tout le monde en a besoin, et nous
en avons aussi besoin dans
l’Œuvre. Faites des efforts pour
que, sans sentimentalisme, votre
affection pour vos frères
augmente sans cesse. Tout ce qui
concerne un de mes enfants doit –
mais vraiment ! – nous concerner
de très près[31]. Ceux qui ont vécu
avec saint Josémaria se souviennent
tout particulièrement de son
affection. Une affection qui l’amenait
à donner le meilleur de lui-même à
chacun de ses enfants, tout en
l’inclinant à aimer profondément
leur liberté.



16. Entre frères, l’affection, qui est
charité, conduit d’une part à voir les
autres avec les yeux du Christ, à
toujours redécouvrir leurs qualités.
D’autre part, elle nous pousse à les
vouloir meilleurs, plus saints. Saint
Josémaria nous y encourageait : Ayez
toujours un cœur très grand pour
aimer Dieu et pour aimer les
autres. Je demande souvent au
Seigneur de me donner un cœur à
sa mesure ; en premier lieu, pour
me remplir davantage de lui, et
ensuite pour aimer toutes les
créatures, sans jamais critiquer
qui que ce soit, en sachant
comprendre et excuser les défauts
des autres, parce que je ne peux
oublier combien Dieu m’a
supporté. Cette compréhension,
qui est affection véritable, se
manifeste aussi dans la correction
fraternelle, lorsque cela est
nécessaire, parce qu’elle est un
moyen tout à fait surnaturel
d’aider ceux qui nous



entourent[32]. La correction
fraternelle naît de l’amour ; elle
manifeste notre désir que les autres
soient toujours plus heureux. Elle est
parfois difficile à faire, et c’est une
raison de plus pour être
reconnaissant de la recevoir.

17. Le bonheur personnel ne dépend
pas des succès que nous obtenons,
mais de l’amour que nous recevons
et de l’amour que nous donnons.
L’amour de nos frères et sœurs nous
procure l’assurance dont nous avons
besoin pour continuer à livrer une
belle guerre d’amour et de paix : in
hoc pulcherrimo caritatis bello ! 
Nous essayons d’apporter à tous
les hommes la charité du Christ,
sans exception de langues, de
nations ou de circonstances
sociales[33]. Nous savons combien
saint Josémaria goûtait cette phrase
de l’Écriture : Frater qui adiuvatur a
fratre quasi civitas firma (Vg. Pr 18,



19) ; le frère qui est aidé par son
frère est comme une ville fortifiée.

Lors des dernières réunions qu’il
avait avec nous, don Javier répétait
souvent : « Aimez-vous ! ». Comme
toujours, cet appel faisait écho aux
intentions de saint Josémaria : Avec
quelle insistance l’Apôtre saint
Jean prêchait le « mandatum
novum » ! – « Aimez-vous les uns
les autres ! » – je m’agenouillerais,
et ce n’est pas de la comédie – car
c’est mon cœur qui me le crie –, 
pour vous demander que, pour
l’amour de Dieu, vous vous aimiez,
vous vous aidiez, vous vous
tendiez la main, vous sachiez vous
pardonner. Repoussez donc
l’orgueil, montrez-vous
compatissants ; vivez la charité ;
rendez-vous les uns aux autres le
service de la prière et de l’amitié
sincère[34].

Apostolat d’amitié et de confidence



18. Dès les premières années de
l’Opus Dei, saint Josémaria nous a
appris la manière concrète dont Dieu
nous invite à annoncer l’Évangile au
milieu du monde : Vous devez
rapprocher les âmes de Dieu par
la parole opportune, qui découvre
des horizons d’apostolat ; par tel
conseil prudent qui aide à
envisager un problème de manière
chrétienne ; par une conversation
aimable qui enseigne à vivre la
charité : par un apostolat qu’un
jour j’ai appelé d’amitié et de
confidence[35].

La véritable amitié – comme la
charité qui élève à l’ordre surnaturel
sa dimension humaine – est une
valeur en soi : elle n’est ni un moyen
ni un instrument pour obtenir des
avantages dans la vie sociale, même
si cela peut arriver (de même qu’elle
peut entraîner des inconvénients).
Tout en nous encourageant à cultiver
de nombreuses amitiés, saint



Josémaria nous met en garde : Vous
vous conduirez ainsi, mes enfants,
non certes pour utiliser l’amitié
comme une tactique de
pénétration sociale : cela ferait
perdre à l’amitié sa valeur
intrinsèque ; mais comme une
exigence – la première, la plus
immédiate – de la fraternité
humaine que les chrétiens ont le
devoir de favoriser entre les
hommes, si différents soient-ils les
uns des autres[36].

L’amitié a une valeur intrinsèque,
parce qu’elle traduit un souci sincère
de l’autre. Ainsi, « l’amitié elle-même
est apostolat. L’amitié elle-même est
un dialogue dans lequel nous
donnons et nous recevons de la
lumière ; dans lequel des projets
surgissent, alors que l’on s’ouvre
mutuellement des horizons ; dans
lequel nous nous réjouissons de ce
qui est bon et nous nous soutenons
dans ce qui est difficile ; dans lequel



enfin nous nous sentons bien, parce
que Dieu nous veut heureux[37] ».

Quand une amitié est ainsi, loyale et
sincère, elle ne peut être
instrumentalisée : un ami veut
simplement transmettre l’expérience
de quelque chose de bon dans sa vie.
Habituellement, nous le faisons, sans
même nous en rendre compte, par
l’exemple, la joie et un désir de servir
qui s’exprime en mille petits gestes.
Cependant, « la valeur du
témoignage ne signifie pas que l’on
doive faire taire la parole. Pourquoi
ne pas parler de Jésus, pourquoi ne
pas dire aux autres qu’il nous donne
des forces pour vivre, qu’il est bon de
parler avec lui, que méditer ses
paroles nous fait du bien ?[38] ».
L’amitié conduit ainsi, naturellement,
à la confidence personnelle, pleine
de délicatesse et de respect de la
liberté, conséquence justement de
l’authenticité de cette amitié.



19. Naturellement, la relation
d’amitié conduit à partager de
nombreux moments, comme une
conversation autour de la table ou
lors d’une promenade, à l’occasion
de la pratique d’un sport, lorsqu’on
partage un intérêt culturel commun
ou quand on s’en va en excursion,
etc. En somme, l’amitié demande
qu’on consacre du temps à être
ensemble et à parler à cœur ouvert ;
sans confidence il n’y a pas d’amitié. 
Quand je te parle « d’apostolat
d’amitié », je me réfère à une
amitié « personnelle », sacrifiée,
sincère : être à tu et à toi, parler à
cœur ouvert[39]. Quand une amitié
est vraie, quand le souci de l’autre est
sincère et remplit notre prière, il n’y
a pas de temps partagé qui ne soit
apostolique : tout est amitié et tout
est apostolat, indistinctement.

De là l’énorme importance, non
seulement humaine mais divine,
de l’amitié. Je vous le répète à



nouveau, comme je ne cesse de le
faire depuis le début de notre
Œuvre : soyez amis de vos amis,
soyez des amis sincères, et vous
réaliserez ainsi un apostolat et un
dialogue féconds[40]. Il ne s’agit pas
d’avoir des amis pour faire de
l’apostolat, mais que l’Amour de Dieu
informe nos relations d’amitié pour
qu’elles soient un apostolat
authentique.

20. La naissance d’une amitié est en
bonne part de l’ordre d’un cadeau
inattendu ; c’est pourquoi elle
demande de la patience. Parfois, des
expériences négatives ou des
préjugés font qu’une relation
personnelle avec quelqu’un de notre
entourage tarde à se convertir en
amitié. La difficulté peut également
provenir de la peur, de respects
humains ou d’une certaine
prévention. Il est bon d’essayer de se
mettre à la place des autres et de se
montrer patient. Nous devons être



comme Jésus-Christ, qui est prêt à
parler avec tout le monde, même
avec ceux qui ne veulent pas
connaître la vérité, comme
Pilate[41].

Les bonnes façons d’évangéliser sont
nombreuses ; dans l’Œuvre,
l’apostolat principal est toujours
celui de l’amitié. C’est ce que saint
Josémaria nous a appris : On peut
bien dire, enfants de mon âme, que
le plus grand fruit de l’apostolat
de l’Opus Dei est celui que ses
membres obtiennent
personnellement, par l’apostolat
de l’exemple et de l’amitié loyale
avec leurs compagnons de travail :
à l’université ou à l’usine, au
bureau, à la mine ou aux
champs[42]. Sans négliger nos
tâches, nous devons toujours
apprendre à prendre soin de nos
amis.



21. En outre, la fréquentation
personnelle de nos amis trouvera
souvent un complément dans
l’apostolat collectif qui se fait dans
nos centres et nos œuvres
apostoliques : Cette amitié, cette
relation avec tel ou tel d’entre
vous s’élargit ensuite (…) grâce à
l’affection, la sympathie, et en
respectant le rythme où cette
personne vient à la maison de
l’Opus Dei qu’elle a commencé à
fréquenter : on lui a appris à la
considérer comme sa propre
maison ; tout ceci, bien sûr, s’unit
ensuite dans l’amitié avec ceux ou
celles qu’elle connaît et fréquente
dans notre foyer[43].

22. C’est aussi dans le contexte de cet
apostolat d’amitié que prend place
l’apostolat ad fidem, avec les
personnes qui ne partagent pas notre
foi : Foi, mes enfants, foi forte, foi
vivante, foi opérant dans la
charité, veritatem facientes in



caritate (cf. Ep 4, 15). Gardez cet
esprit dans vos relations avec les
frères séparés et les non-chrétiens.
Ayez de l’amour pour tous, de la
charité pour tous, de l’amitié pour
tous. De ceux qui se sont présentés
dans nos œuvres collectives,
aucun n’a jamais été ennuyé pour
ses convictions religieuses ; à celui
qui ne le veut pas, on ne parle pas
de notre foi[44].

* * *

23. Tout au long de ces pages j’ai
voulu vous rappeler combien nous
avons tous besoin d’amitié, de ce don
de Dieu qui nous apporte joie et
consolation. Dieu a ainsi fait
l’homme qu’il ne puisse cesser de
partager avec les autres les
sentiments de son cœur : s’il a reçu
une joie, il remarque en lui une
force qui le pousse à chanter et à
sourire, à faire participer les
autres à son bonheur, d’une façon



ou d’une autre ; et si c’est la
douleur qui envahit son âme, il
aspire aussi à trouver autour de
lui une atmosphère de silence qui
lui rappelle que les autres le
comprennent et le respectent.
L’homme a besoin, nous avons
tous besoin, mes enfants, de nous
appuyer les uns sur les autres,
pour parcourir ainsi le chemin de
la vie, transformer nos rêves en
réalité, surmonter les difficultés,
et jouir du produit de nos efforts.
D’où l’énorme importance, non
seulement humaine mais divine,
de l’amitié [45].

Les premières personnes jeunes qui
se sont approchées de l’Œuvre, dans
les années trente, découvrirent
autour de saint Josémaria un
authentique climat d’amitié. C’est la
première chose qui les a attirées et
qui les a maintenues unies dans des
moments très difficiles. L’amitié
multiplie les joies et offre du



réconfort dans les peines ; l’amitié du
chrétien désire le plus grand
bonheur – la relation avec Jésus
Christ – pour ceux qui sont à ses
côtés. Prions, comme le faisait saint
Josémaria : Donne-nous, Jésus, un
cœur à ta mesure ![46] Tel est le
chemin. Ce n’est qu’en nous
identifiant aux sentiments du Christ
– ayez entre vous les mêmes
sentiments que Jésus-Christ (Ph 2, 5) –
que nous pourrons apporter cette
plénitude de joie dans notre maison,
sur notre lieu de travail et partout où
nous nous trouverons, par notre
amitié.

Avec toute mon affection, je vous
bénis

votre Père,

Rome, le 1er novembre 2019

Solennité de la Toussaint.



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Toute divulgation publique, totale
ou partielle, est interdite

sans l’autorisation expresse du
titulaire du copyright)

(Pro manuscripto)

[1] Lettre pastorale, 14 février 2017,
n°9.

[2] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n°10.

[3] Benoît XVI, Deus Caritas est, 25
décembre 2005, n°17.

[4] François, Christus vivit, 25 mars
2019, n°154.

[5] Saint Josémaria, Lettre du 31 mai
1943, n°8.



[6] Saint Josémaria, Lettre du 11 mars
1940, n°70.

[7] Cf. St Thomas, Somme théologique,
II-II, q. 23, a. 1, c.

[8] Saint Jean-Paul II, Discours, 18
février 1981.

[9] Benoît XVI, Allocution, 15
septembre 2010.

[10] François, Christus vivit, n°152.

[11] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n°225.

[12] Saint Grégoire de Nazianze, 
Discours 43, 20.

[13] Idem.

[14] Saint Josémaria, Forge, n°565

[15] Saint Augustin, Confessions, 4, 7.

[16] Saint Jean-Paul II, Lettre Novo
millenio ineunte, 6 janvier 2001, n°43.



[17] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1951, n°30.

[18] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n°10.

[19] Saint Josémaria, Sillon n°746.

[20] Saint Augustin, Catéchèse à des
commençants, 15, 23.

[21] Saint Josémaria, Lettre du 8 août
1956, n°38.

[22] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n°2.

[23] Saint Josémaria, Lettre du 31 mai
1954, n°23.

[24] Saint Josémaria, Forge, n°943.

[25] Saint Josémaria, Lettre du 11
mars 1940, n°71.

[26] Lettre pastorale, 9 janvier 2018,
n° 14



[27] Saint Thomas, Somme
théologique, II-II, q. 23, a. 1, c.

[28] Lettre pastorale, 9 janvier 2018,
n°13.

[29] Bienheureux Alvaro, «
Présentation » de Amis de Dieu.

[30] Saint Josémaria, Lettre du 29
septembre 1957, n°76.

[31] Propos de saint Josémaria cités
par le bienheureux Alvaro, Lettres de
famille, I, n°115.

[32] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, octobre 1972.

[33] Saint Josémaria, Méditation, 29
février 1964.

[34] Saint Josémaria, Forge, n°454.

[35] Saint Josémaria, Lettre du 24
mars 1930, n°11.



[36] Saint Josémaria, Lettre du 11
mars 1940, n°54.

[37] Lettre pastorale, 9 janvier 2018,
n°14.

[38] François, Ex. ap. Christus vivit,
n°176.

[39] Saint Josémaria, Sillon, n°191.

[40] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n°16.

[41] Idem, n°12.

[42] Saint Josémaria, Lettre du 11
mars 1940, n°55.

[43] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1942, n°18.

[44] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1965, n°2.

[45] Idem, n°16.

[46] Cf. Saint Josémaria, Sillon, n°813.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-1-
xi-2019/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-1-xi-2019/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-1-xi-2019/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-prelat-1-xi-2019/

	Lettre du Prélat (1-XI-2019) | sur l'amitié

