
opusdei.org

Lettre du Prélat (9
janvier 2018) | Sur la
liberté

"Je veux vous laisser en
héritage l'amour de la liberté et
la bonne humeur" disait saint
Josémaria. Au fil de ses
enseignements, le Prélat nous
invite dans cette lettre à être
reconnaissants pour cet
héritage et à réfléchir sur le don
de la liberté.

16/01/2018

Télécharger au format :



.PDF : Lettre du Prélat (9-I-2018)

.EPUB : Lettre du Prélat (9-I-2018)

.MOBI : Lettre du Prélat (9-I-2018)

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

1. Au cours des mois écoulés, j’ai
fréquemment parlé de la liberté,
suivant en cela une orientation du
Congrès Général. En écrivant
maintenant ces pages, je souhaite
vous rappeler quelques aspects de ce
grand don de Dieu. Je le ferai en
suivant les enseignements de saint
Josémaria qui fut, toute sa vie
durant, un amoureux de la liberté. Il
écrivait : « Je ne me fatiguerai jamais
de répéter, mes enfants, que l’une
des caractéristiques les plus
évidentes de l’Opus Dei est son
amour de la liberté et de la

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%209%20janvier%20201820201117-140050.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%209%20janvier%20201820201117-140059.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20pastorale%20Mgr%20Oc%C3%A1riz%20-%209%20janvier%20201820201117-140106.mobi


compréhension[1] ». En relisant et en
méditant ces paroles, rendons grâce
à Dieu ; et qu’avec son aide chacun
voie comment mieux les traduire
dans sa vie. Cela nous permettra
d’aider davantage d’âmes à atteindre
« la liberté de la gloire des enfants de
Dieu » (Rm 8, 21).

La passion pour la liberté,
manifestée chez tant de personnes et
de peuples, est un signe positif de
notre temps. Reconnaître la liberté
de chaque femme et de chaque
homme signifie reconnaître que l’on
a affaire à des personnes maîtresses
d’elles-mêmes et responsables de
leurs actes, capables d’orienter leur
existence. Même si la liberté ne
conduit pas nécessairement à
exprimer le meilleur de chacun, nous
ne pourrons jamais exagérer son
importance, parce que si nous
n’étions pas libres nous ne pourrions
aimer.



Il est dommage néanmoins de
constater qu’en de nombreux
milieux on ignore ce qu’est
réellement la liberté. On désire
souvent une liberté sans limite,
illusoire, qui serait en quelque sorte
le but ultime du progrès, et pourtant
on doit souvent déplorer que cela
conduise à de nombreuses formes
d’oppression et à des libertés
apparentes, en fait des entraves qui
asservissent. C’est une liberté qui, tôt
ou tard, se révèle vide. « Certains se
croient libres lorsqu’ils marchent à
l’écart du Seigneur, sans s’apercevoir
qu’ils restent existentiellement
orphelins, sans un abri, sans une
demeure où revenir toujours. Ils
cessent d’être pèlerins et se
transforment en errants[2] ».

Appelés à la liberté

2. Nous avons été « appelés à la
liberté » (Gal 5, 13). La création elle-
même est une manifestation de la



liberté divine. Les récits de la Genèse
laissent entrevoir l’amour créateur
de Dieu, sa joie à communiquer au
monde sa bonté et sa beauté (Cf. Gn
1, 31) et à l’homme sa liberté (Gn 1,
26–29). En appelant chacun d’entre
nous à l’existence, Dieu nous a
rendus capables de choisir et de
vouloir le bien, et de répondre par
l’amour à son Amour. Cependant
notre limite en tant que créature
rend également possible que nous
nous éloignions de Dieu. « C’est un
mystère de la sagesse divine qui, en
créant l'homme à son image et à sa
ressemblance (Gn 1,26), a voulu
courir le risque sublime de la liberté
humaine[3] ».

De fait, à l’aube de l’histoire, ce
risque a conduit l’homme à rejeter
l’Amour de Dieu par le péché
originel. La force de la liberté
humaine pour faire le bien s’en est
trouvée affaiblie, et la volonté a été
marquée par une certaine



inclination au péché. Ensuite les
péchés personnels affaiblissent
encore plus la liberté : le péché
suppose toujours, dans une certaine
mesure, un esclavage (Rm 6, 17. 20).
Cependant, « l’homme continue
d’être libre[4] ». Bien que « sa liberté
demeure toujours fragile[5] », elle
demeure un bien essentiel de chaque
personne qu’il faut protéger. Dieu est
le premier à la respecter et à l’aimer,
parce que « il ne veut pas d’esclaves,
il veut des enfants[6] ».

3. « Là où le péché a abondé, la grâce
a surabondé » (Rm 5, 20). Avec la
grâce surgit une liberté nouvelle et
plus haute en vue de laquelle « le
Christ nous a rendus libres » (Gal 5,
1). Le Seigneur nous libère du péché
par ses paroles et par ses œuvres :
elles ont toutes une efficacité
rédemptrice. Par conséquent « dans
tous les mystères de notre foi
catholique résonne ce chant à la
liberté[7] ». Je rappelle fréquemment



que Jésus-Christ doit se trouver au
centre de notre vie. Pour découvrir le
sens le plus profond de la liberté, il
nous faut Le contempler. Nous
sommes remplis d’admiration devant
la liberté d’un Dieu qui, par pur
amour, décide de s’anéantir en
prenant une chair comme la nôtre.
Une liberté qui se manifeste devant
nous, au cours de son passage sur la
terre qui le conduit au sacrifice de la
Croix : « Je donne la vie pour la
prendre de nouveau. Personne ne
me l’enlève, mais c’est moi qui la
donne librement » (Jn 10, 17–18). Il
n’y a jamais eu dans l’histoire de
l’humanité un acte aussi
profondément libre que le don du
Seigneur sur la Croix : Il « se livre à
la mort avec la pleine liberté de
l’amour[8] ».

L’évangile de saint Jean relate un
dialogue du Seigneur avec quelques-
uns de ceux qui avaient cru en Lui.
Parmi les propos de Jésus, une



promesse résonne avec force : « 
Veritas liberabit vos, la vérité vous
rendra libres » (Jn 8, 32). « Quelle est
cette vérité – se demandait saint
Josémaria –, qui, à chaque instant de
notre vie, marque le début et le
terme du chemin de la liberté ? Je
vais vous la résumer, avec la joie et
la certitude qui découlent de la
relation des créatures avec Dieu :
nous sommes sortis des mains de
Dieu, nous sommes l’objet de la
prédilection de la Très Sainte Trinité,
nous sommes les enfants d’un Père
aussi grand. Je demande au Seigneur
que nous voulions nous en rendre
compte et nous en réjouir jour après
jour : nous agirons alors en
personnes libres[9] ».

4. C’est notre filiation divine qui
permet à notre liberté de se
développer avec toute la force que
Dieu lui a conférée. Ce n’est pas en
nous éloignant de la maison du Père
que nous trouvons la liberté, mais en



embrassant notre condition
d’enfants. « Celui qui ne se sait pas
enfant de Dieu, méconnaît sa vérité
la plus intime[10] » : il vit le dos
tourné à lui-même, en conflit avec
lui-même. Quelle libération, savoir
que Dieu nous aime ! Qu’il est
libérateur le pardon de Dieu : il nous
permet de revenir vers nous-mêmes
et vers notre véritable maison (Cf. Lc
15, 17–24) ! Enfin, c’est en
pardonnant que nous ressentons
également cette libération.

La foi en l’amour de Dieu conduit
chacune et chacun d’entre nous (cf. 1
Jn 4, 16) à répondre par l’amour à
son Amour. Nous pouvons aimer
parce que c’est lui qui nous a aimés
le premier (1 Jn 4, 10). Savoir que
l’Amour infini de Dieu se trouve non
seulement à l’origine de notre
existence mais à chaque instant de
notre vie, parce qu’il est plus intime
à nous que nous ne le sommes nous-
mêmes[11] nous donne une pleine



assurance. Sachons qu’en chaque
personne Dieu nous attend (cf. Mt 25,
40). Il veut se rendre présent dans la
vie des autres en se servant de nous ;
donnons à pleines mains ce que nous
avons reçu. Dans notre vie, mes
enfants, nous avons reçu et nous
recevons beaucoup d’amour. Le
donner à Dieu et aux autres est l’acte
le plus propre de la liberté. L’amour 
réalise la liberté, il la rachète : il lui
permet de retrouver son origine et sa
fin dans l’Amour de Dieu. « La liberté
acquiert son sens authentique
lorsqu’elle s’exerce au service de la
vérité qui rachète, lorsqu’elle se
dépense à rechercher l’amour infini
de Dieu, qui nous libère de toutes les
servitudes[12] ».

Le sens de la filiation divine conduit
ainsi à une grande liberté intérieure,
à une profonde joie et à l’optimisme
serein de l’espérance : spe gaudentes
(Rm 12, 12). Savoir que nous sommes
enfants de Dieu nous fait également



aimer le monde qui est sorti bon des
mains de Dieu notre Père ; nous
pouvons ainsi affronter la vie avec la
claire conscience que l’on peut faire
le bien, vaincre le péché et conduire
le monde à Dieu. Le pape François l’a
dit en contemplant notre Mère : « De
Marie, pleine de grâces, nous
apprenons que la liberté chrétienne
est plus que la simple libération du
péché. C’est la liberté qui nous
permet de voir les réalités terrestres
avec une nouvelle lumière
spirituelle ; la liberté pour aimer
Dieu et nos frères avec un cœur pur,
et pour vivre dans l’espérance
joyeuse de la venue du règne du
Christ[13] ».

Liberté d’esprit

5. Agir librement, sans la moindre
contrainte, caractérise la dignité
humaine et plus encore les enfants
de Dieu. En même temps, il est
nécessaire « de renforcer l’estime



d’une liberté qui ne soit pas
arbitraire, mais vraiment humanisée
par la reconnaissance du bien qui la
précède[14] » : une liberté
réconciliée avec Dieu.

Considérons à présent l’importance
de la liberté d’esprit. Je ne me réfère
pas au sens ambigu que l’on donne
parfois à cette expression : agir selon
ses caprices, en opposition à toute
norme. En réalité, la liberté de toute
personne humaine est
matériellement limitée par ses
devoirs naturels et ses engagements
(familiaux, professionnels, civiques,
etc.). Cependant, nous pouvons agir
librement en toute chose si nous
agissons par amour : « Dilige et quod
vis fac : aime et fais ce que tu
voudras[15] ». La véritable liberté
d’esprit est cette capacité et cette
attitude habituelle d’agir par amour,
particulièrement dans l’effort pour
accomplir, en toute circonstance, ce
que Dieu nous demande.



« M’aimes-tu ? » (Jn 21, 17) : la vie
chrétienne est une réponse libre,
faite d’initiative et de disponibilité, à
cette question du Seigneur. Ce qui
fait dire à saint Josémaria : « Il n’y a
rien de plus faux que d’opposer la
liberté au don de soi, car le don de
soi est une conséquence de la liberté.
Lorsqu’une mère se sacrifie pour ses
enfants, elle a choisi ; et c’est à la
mesure de cet amour que se
manifestera sa liberté. Plus cet
amour est grand, plus la liberté sera
féconde ; et le bonheur de ses enfants
provient de cette liberté bénie, qui
non seulement implique le don de soi
mais procède de ce don béni qui est
précisément la liberté[16] ».

Dans cette perspective on comprend
que favoriser la liberté ne signifie
pas pour autant être moins exigeant.
Plus nous sommes libres, plus nous
pouvons aimer. Et l’amour est
exigeant : « l’amour supporte tout,
croit tout, espère tout » (1 Cor 13, 7).



En même temps, croître en amour
c’est grandir en liberté, être plus
libre. Voici ce qu’écrit saint Thomas :
« Quanto aliquis plus habet de
caritate, plus habet de libertate[17] ».
Plus notre charité est intense, plus
nous sommes libres. Nous agissons
également avec liberté d’esprit
lorsque, sans envie de réaliser
quelque chose, ou si cela nous coûte
particulièrement, nous le faisons par
amour : non pas parce que cela nous
plaît mais parce que nous l’avons
décidé. « Soyons conscients d’être
enfants de Dieu et vivons avec le
désir d'accomplir la volonté de notre
Père ; réalisons les choses en fonction
du vouloir de Dieu, parce que nous en
avons envie — la raison la plus
surnaturelle qui soit[18] ».

6. Une autre manifestation de la
liberté d’esprit est la joie. « Au plan
humain, dit saint Josémaria, je veux
vous laisser en héritage l’amour de la
liberté et la bonne humeur[19] ». Ce



sont là deux réalités qui peuvent
paraître très différentes mais qui
sont liées : nous savoir libres pour
aimer nous conduit à ressentir dans
notre âme la joie et, avec elle, la
bonne humeur. Nous pouvons porter
sur le monde un regard qui, au-delà
des apparences, permet de voir le
côté positif, voire amusant, des
choses et des situations. Comme le dit
le pape François, Dieu « est l’auteur
de la joie, le créateur de la joie. Et
cette joie dans l’esprit nous donne la
véritable liberté chrétienne. Sans
joie, les chrétiens ne peuvent être
libres : ils se transforment en
esclaves de leur tristesse[20] ».

Cette joie est appelée à baigner toute
notre vie. Dieu veut que nous soyons
contents. C’est à nous aussi que Jésus
s’adresse lorsqu’il dit à ses apôtres : «
Que ma joie soit en vous et que votre
joie soit complète » (Jn 15, 11). On
peut donc accomplir avec joie des
devoirs qui peuvent s’avérer



désagréables. Saint Josémaria écrit :
« Il n’est pas normal de penser que
seul le travail qui nous plaît peut être
réalisé dans la joie[21] ». On peut
faire avec joie, et non de mauvais
gré, ce qui coûte, ce qui déplaît, si on
le fait par amour et avec amour et,
par conséquent, librement. Le 28
avril 1963, alors qu’il priait à voix
haute, saint Josémaria expliquait
ainsi les lumières qu’il avait reçues
en 1931 : « Tu as voulu, Seigneur, que
je comprenne que porter la croix
c’est trouver le bonheur, la joie. Et je
vois avec plus de clarté que jamais,
que la raison en est celle-ci : porter la
croix, c’est s’identifier au Christ, c’est
être le Christ et par conséquent, être
enfant de Dieu[22] ».

7. La loi divine tout entière, et tout ce
qui manifeste la volonté de Dieu
pour chacun d’entre nous, n’est pas
une loi qui opprime la liberté. Au
contraire, elle est lex perfecta
libertatis (cf. Jc 1, 25), loi parfaite de



liberté, tout comme l’est l’évangile,
parce qu’elle se résume dans la loi de
l’amour. Elle n’est pas seulement une
norme extérieure qui oblige à aimer,
mais aussi une grâce intérieure qui
donne la force d’aimer. « Pondus
meum amor meus » : mon poids, c’est
mon amour disait saint Augustin[23],
se référant non pas au fait évident
qu’aimer peut coûter, mais au fait
que c’est l’amour que nous portons
dans notre cœur qui nous fait agir,
qui nous mène partout. « Eo feror,
quocumque feror[24] », où que j’aille,
c’est lui qui me conduit. Demandons-
nous : quel est l’amour qui me
conduit partout ?

Celui qui laisse l’amour de Dieu
prendre possession de son cœur
ressent personnellement à quel point
«la liberté et le don de soi ne se
contredisent pas ; ils se soutiennent
mutuellement. On ne donne sa
liberté que par amour ; je ne conçois
pas d’autre type de détachement. Ce



n’est pas là un jeu de mots plus ou
moins réussi. Quand on se donne
volontairement, la liberté renouvelle
l’amour à chaque instant. Or se
renouveler, c’est être
continuellement jeune, généreux,
capable de grands idéaux et de
grands sacrifices[25] ». L’obéissance
à Dieu devient ainsi non seulement
un acte libre mais un acte libérateur.

« Pour moi, j’ai de quoi manger : c’est
une nourriture que vous ne
connaissez pas » dit Jésus à ses
disciples : « Ma nourriture, c’est de
faire la volonté de Celui qui m’a
envoyé et d’accomplir son œuvre
» (Jn 4, 32.34). Pour Jésus, obéir au
Père est une nourriture : c’est ce qui
lui donne de la force. Il en va de
même pour nous : être disciples de
Jésus, pour reprendre les paroles de
saint Jean Paul II, consiste à « 
adhérer à la personne même de Jésus,
partager sa vie et son destin,
participer de son obéissance libre et



amoureuse à la volonté du Père[26]
».

Benoît XVI a approfondi ce lien
intime entre don et liberté : « C'est à
travers son obéissance au Père que
Jésus réalise sa propre liberté comme
choix conscient motivé par l'amour.
Qui est plus libre que Lui, qui est le
Tout-puissant ? Cependant, il n'a pas
vécu sa liberté comme la faculté
d'agir à sa guise ou comme une
domination. Il l'a vécue comme un
service. Il a ainsi "rempli" de contenu
la liberté, qui autrement resterait
une possibilité "vide" de faire ou de
ne pas faire quelque chose. […] La
liberté chrétienne est donc loin d'être
arbitraire; elle signifie marcher à la
suite du Christ dans le don de soi
jusqu'au sacrifice de la Croix. Cela
peut sembler paradoxal, mais le
Seigneur a vécu l'apogée de sa liberté
sur la croix, comme sommet de
l'amour. Lorsqu'on lui criait, alors
qu'il était au Calvaire : "Si tu es le Fils



de Dieu, descends de la Croix !", il
démontra sa liberté de Fils
précisément en restant sur
l'échafaud pour accomplir jusqu'au
bout la volonté miséricordieuse du
Père[27] ».

« Seigneur, tu m’as séduit, et j’ai été
séduit ; tu m’as saisi, et tu as réussi
» (Jr 20, 7). Quelle profondeur de
sentiments dans cette prière du
prophète Jérémie ! Percevoir sa
vocation comme un don de Dieu – et
non comme une simple
accumulation d’obligations –, même
lorsque nous souffrons, est une
manifestation de liberté d’esprit.
Quelle délivrance de savoir que Dieu
nous aime tels que nous sommes, et
nous appelle en premier lieu à nous
laisser aimer par Lui !

8. Être libre d’esprit signifie
également ne pas s’astreindre à des
obligations qui n’existent pas ; savoir
se passer de tant de petites réalités



qui dépendent de notre libre
initiative personnelle ou les modifier
avec souplesse. Don Javier écrivait il
y a vingt ans : « Il y a des choses que
nous devons faire et d’autres qui ne
sont pas nécessairement dues. Mais
dans un cas comme dans l’autre, il
nous faut rechercher librement et de
façon responsable à accomplir le
commandement suprême de l’amour
de Dieu : c’est ainsi qu’en toute
circonstance nous serons à la fois
libres et obéissants[28] ».

Dans l’Œuvre, nous devons toujours
garantir l’ambiance de confiance et
de liberté permettant de faire part à
qui de droit ce qui nous préoccupe,
de dire ce que nous ne comprenons
pas ou ce qui, selon nous, devrait être
amélioré. Ce climat de confiance se
nourrit également de la loyauté et de
la patience pour supporter avec
sérénité et bonne humeur les limites
humaines, les situations
contrariantes, etc. Telle est l’attitude



d’un bon enfant qui, dans l’exercice
de sa liberté, protège des biens plus
grands que son propre point de vue,
même s’il est convaincu d’avoir
raison : des biens comme l’unité et la
paix familiale, qui n’ont pas de prix.
En revanche, « lorsque nos idées
nous séparent des autres, lorsqu'elles
nous amènent à rompre la
communion, l'unité avec nos frères,
c'est là un signe évident que nous
n'agissons pas selon l'esprit de
Dieu[29] ».

9. Certaines situations peuvent bien
sûr nous faire souffrir, mais Dieu
s’en sert pour nous identifier à Jésus.
Dans la lettre aux Hébreux on lit que
« il apprit par ses souffrances
l’obéissance » (Hb 5, 8) et c’est ainsi
que « il est devenu pour tous ceux
qui lui obéissent la cause du salut
éternel » (5, 9) : il nous a apporté la
liberté des enfants de Dieu. Accepter
les limites humaines qui sont les
nôtres, sans pour autant renoncer à



les dépasser, si nous le pouvons, est
également une manifestation et une
source de liberté d’esprit.
Considérez, par contraste, la triste
attitude du fils aîné de la parabole
(Luc 15, 25–30) : il reproche à son
père beaucoup de choses qu'il avait
gardées avec amertume dans son
âme, ce qui le rend incapable de
partager la joie de sa famille. Se
réduisant comme une peau de
chagrin, devenue égoïste, sa liberté
était incapable d’aimer, de
comprendre que « tout ce qui est à
moi est à toi » (Luc 15, 31). Le fils
aîné vivait chez lui mais il n’était pas
libre parce que son cœur était
ailleurs.

Qu’elle est belle, en revanche,
l’histoire de Ruth la Moabite chez qui
liberté et don de soi s’enracinent
dans un sens profond
d’appartenance à une famille. Il est
touchant de voir comment cette
femme répond aux invitations



pressantes de sa belle-mère qui
l’engageait à refaire sa vie de son
côté : « Ne me force pas à
t’abandonner et à m’éloigner de toi,
car où tu iras, j’irai ; où tu t’arrêteras,
je m’arrêterai ; ton peuple sera mon
peuple, et ton Dieu sera mon Dieu.
Où tu mourras, je mourrai ; et là je
serai enterrée » (Ruth 1, 16–17).

Lorsque nous contemplons, enfin,
Notre-Dame, nous voyons encore
mieux que la liberté se déploie dans
le don fidèle de soi. « Considérez
maintenant le moment sublime où
l’archange saint Gabriel annonce le
dessein du Très-Haut à la Sainte
Vierge. Notre Mère écoute et
interroge pour mieux comprendre ce
que le Seigneur lui demande.
Aussitôt jaillit la réponse ferme : fiat
— qu’il me soit fait selon ta parole !
— fruit de la meilleure liberté, celle
de se décider pour Dieu[30] ».



Former et conduire des personnes
libres

10. La direction spirituelle
personnelle joue un rôle important ;
elle doit toujours avoir lieu dans un
climat de liberté, en vue de former
des personnes qui se sentent « libres
comme des oiseaux[31] ». En ce sens,
faisant référence à ceux qui
accompagnent spirituellement leurs
frères ou leurs sœurs, saint
Josémaria écrit que « l’autorité du
directeur spirituel n’est pas un
pouvoir. Laissez toujours une grande
liberté d’esprit aux âmes. Pensez à ce
que je vous ai dit tant de fois : parce
que j’en ai envie me semble être la
raison la plus surnaturelle qui soit.
La fonction du directeur spirituel
consiste à aider l’âme à vouloir, à
avoir envie d’accomplir la volonté de
Dieu. Ne donnez pas des ordres mais
des conseils[32] ». Par les conseils de
la direction spirituelle, on tâche de
seconder l’action de l’Esprit Saint



dans chaque âme et de l’aider à se
situer face Dieu et face à ses propres
devoirs, en toute liberté et sous sa
responsabilité personnelle : « en
créant les âmes, Dieu ne se répète
pas. Chacun est comme il est, et il
faut s’en occuper selon la manière
dont Dieu l’a fait et le conduit[33] ».

L’exhortation affectueuse peut
habituellement accompagner le
conseil. Cela favorise la conviction
qu’il vaut toujours la peine de lutter
pour être fidèle par amour,
librement. Dans la direction
spirituelle, on peut également être
amené à donner – avec clarté mais
avec affection et délicatesse – un «
conseil impératif », qui rappelle
l’obligation d’accomplir un devoir.
La force de ce conseil ne viendrait
pas alors du conseil en soi, mais du
devoir lui-même. Quand la confiance
existe, on peut et on doit parler de la
sorte ; celui qui reçoit cet
avertissement en est reconnaissant,



parce qu’il y voit la force d’âme et
l’affection d’un frère ou d’une sœur
aînés.

11. Au delà de son exigence
intrinsèque, la formation que l’on
reçoit tout au long de sa vie, tend
dans une large mesure à ouvrir des
horizons. En revanche, si nous
demeurions dans le seul registre de
l’exigence, nous pourrions finir par
ne voir que ce que nous n’arrivons
pas à faire, nos défauts et nos limites,
et à oublier le plus important :
l’amour de Dieu pour nous.

Dans ce contexte, rappelons-nous
que saint Josémaria nous a appris
que « dans l’Œuvre, nous sommes de
grands amis de la liberté. Nous le
sommes également dans le domaine
de la vie intérieure : nous ne sommes
pas liés à des schémas, ni à des
méthodes […]. Il y a – il doit y avoir –
beaucoup d’auto-détermination dans
la vie spirituelle[34] ». La sincérité



dans la direction spirituelle nous
invite non seulement à ouvrir
librement notre âme pour recevoir
un conseil, mais aussi à avoir des
initiatives personnelles : dire, en
toute liberté, quels sont les points de
notre vie intérieure sur lesquels nous
devons lutter pour nous identifier
toujours plus au Christ.

Aussi, la formation, tout en
transmettant à tous un même esprit,
ne crée-t-elle pas l’uniformité mais
l’unité. Saint Josémaria illustrait cela
en disant que dans l’Œuvre « on peut
parcourir le chemin de diverses
façons. On peut aller à droite, à
gauche, en zigzag, à pied ou à cheval.
Il y a cent mille manières d’avancer
sur ce chemin divin ; selon les
circonstances, chacun aura
l’obligation – parce que sa conscience
le lui imposera – de le faire de telle
ou telle façon. La seule chose
nécessaire est de ne pas sortir du
chemin[35] ». Tout comme l’Évangile,



l’esprit de l’Œuvre ne se superpose
pas à ce que nous sommes ; au
contraire, il vivifie notre être : c’est
une semence appelée à croître dans
le terreau de chacun.

12. Il est également important
d’éviter, dans la formation que l'on
donne, qu’un excessif désir de
sécurité ou de protection ne
provoque le repli de l’âme sur elle-
même ou ne la rétrécisse. « Ceux qui
ont trouvé le Christ ne peuvent pas
s'enfermer dans leur milieu : ce
rétrécissement serait une triste
chose ! Ils doivent s'ouvrir en
éventail pour parvenir à toutes les
âmes[36] ». Soyons convaincus qu’il
faut vivre sans avoir peur de se
tromper, sans craindre de ne pas être
à la hauteur, sans redouter une
ambiance adverse. En conservant un
point de vue surnaturel, sachons
faire preuve d’initiative dans notre
milieu professionnel et social, de
manière prudente et décidée.



La spontanéité et l’initiative dans
l’apostolat sont compatibles avec les
charges apostoliques qu’on a pu nous
confier. Elles aussi manifestent
l’amour de la liberté. Il convient de
toujours se rappeler que « notre
apostolat est surtout un apostolat
personnel[37] ». Cette considération
vaut également pour les activités
apostoliques promues par les
directeurs : « Je n’ai jamais voulu
vous tenir attachés ; au contraire, j’ai
toujours fait en sorte que vous
agissiez avec une grande liberté.
Dans votre apostolat, faites preuve
d’initiative, dans le cadre très large
que marque notre esprit, pour
trouver en chaque lieu, en chaque
milieu et à chaque époque, les
activités qui s’adaptent le mieux aux
circonstances[38] ».

13. On trouve une autre
manifestation de l’amour de la
liberté dans la gouvernance
pastorale, qui revient au prélat et à



ses vicaires, assistés de leurs conseils
respectifs. Soyons reconnaissants à
saint Josémaria pour ces paroles : «
Comme conséquence de cet esprit de
liberté, la formation et la
gouvernance dans l’Œuvre
s’appuient sur la confiance. […] On
n’obtient rien d’une gouvernance
fondée sur la défiance. En revanche,
diriger et former les âmes dans le
respect, en cherchant à développer
en elles la véritable et sainte liberté
des enfants de Dieu, en leur
apprenant à administrer leur liberté,
voilà qui est fécond. Former et
gouverner, c’est aimer[39] ».

Diriger les âmes avec respect c’est, en
premier lieu, respecter avec
délicatesse l’intimité des consciences,
sans confondre actes de
gouvernement et direction
spirituelle. D’autre part ce respect
conduit à faire la différence entre un
ordre et ce qui ne serait
qu’exhortation avisée, conseil ou



suggestion. En troisième lieu, mais ce
n’est pas la moindre des choses,
diriger c’est gouverner en faisant
suffisamment confiance aux autres
pour que l’on puisse toujours tenir
compte, autant que faire se peut, de
l’opinion des personnes concernées.
Cette attitude chez ceux qui
gouvernent, leur disposition à
écouter, sont une magnifique
manifestation de la dimension
familiale de l’Œuvre.

Nous avons aussi une expérience
heureuse de la liberté qui existe dans
l’Opus Dei dans les questions
économiques, politiques,
théologiques (si elles sont matière à
opinion), etc. « Pour ce qui ne touche
pas à la foi, chacun pense et agit
comme il l'entend, dans la plus
complète liberté et sous sa
responsabilité personnelle. Et le
pluralisme qui, logiquement et
sociologiquement, en découle ne
constitue aucunement un problème



pour l'Œuvre ; qui plus est, ce
pluralisme est une manifestation de
bon esprit[40] ». Un tel pluralisme
doit être voulu et encouragé, quand
bien même la diversité d’opinions
pourrait coûter à l’un ou l’autre.
Celui qui aime la liberté arrive à voir
ce qu’il y a de positif et d’aimable
dans ce que d’autres pensent et font
dans ces vastes domaines.

Quant à la manière de gouverner,
saint Josémaria a établi la collégialité
et a toujours rappelé avec force
qu’elle est une autre manifestation
de cet esprit de liberté qui imprègne
la vie dans l’Opus Dei : « Je vous ai
répété d’innombrables fois, et je
continuerai de le faire ma vie durant,
que je veux dans l’Œuvre, à tous les
niveaux, un gouvernement collégial,
pour que l’on ne tombe pas dans la
tyrannie. C’est une manifestation de
prudence, parce que lorsque le
gouvernement est collégial, on étudie
les sujets plus facilement, on corrige



mieux les erreurs, on rend encore
plus efficaces les initiatives
apostoliques existantes[41] ».

La collégialité n’est ni simplement ni
essentiellement une méthode ou un
système de fonctionnement pour la
prise de décisions ; c’est avant tout
un esprit, enraciné dans la
conviction que nous pouvons tous –
nous en avons besoin – recevoir
d’autrui des lumières, des
informations, etc. qui nous aident à
préciser notre opinion, voire à en
changer. En même temps, cela
comporte précisément le respect –
mieux, la promotion active – de la
liberté des autres, pour qu’ils
puissent exposer leur point de vue
sans la moindre difficulté.

Respecter et défendre la liberté
dans l’apostolat

14. L’apostolat trouve sa source dans
le désir sincère d’aider les autres à
rencontrer Jésus-Christ ou de les



faire accéder à une plus grande
intimité avec Lui. « Notre attitude
envers les âmes se résume dans cette
expression de l’Apôtre, qui est
comme un cri : caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu ! (1 Cor
16, 24) : je vous aime tous dans le
Christ Jésus ! Avec la charité, vous
serez des semeurs de paix et de joie
dans le monde ; vous aimerez et
défendrez la liberté personnelle des
âmes que le Christ respecte et nous a
gagnée (cf. Gal 4, 31)[42] ».

Nous aimons en premier lieu la
liberté des personnes que nous
tâchons d’aider à s’approcher du
Seigneur, dans un apostolat d’amitié
et de confidence que saint Josémaria
nous invite à réaliser par le
témoignage et par la parole. « Dans
l’action apostolique aussi – je dirais
même : principalement dans l’action
apostolique – nous ne voulons pas
qu’il y ait la moindre ombre de
contrainte. Dieu veut qu’on le serve



librement : un apostolat qui ne
respecterait pas la liberté des
consciences ne serait pas honnête[43]
».

La véritable amitié comporte une
affection mutuelle sincère qui est
garante de la liberté et de l’intimité
réciproques. L’apostolat n’est pas
quelque chose qui se superpose à
l’amitié, parce que comme je l’ai écrit
« nous ne faisons pas de l’apostolat ;
nous sommes apôtres ![44] » L’amitié
elle-même est apostolat. L’amitié est
un dialogue dans lequel nous
donnons et nous recevons la
lumière ; dans lequel des projets
surgissent, alors que l’on s’ouvre
mutuellement des horizons ; dans
lequel nous nous réjouissons de ce
qui est bon et nous nous soutenons
dans ce qui est difficile. C’est enfin
un dialogue dans lequel nous
passons un bon moment, parce que
Dieu veut que nous soyons contents.



15. Vous le savez, le prosélytisme au
sens original du terme est une réalité
positive, l’équivalent de l’activité
missionnaire de diffusion de
l’Évangile[45]. C’est ainsi que saint
Josémaria l’a toujours compris, et
non pas dans le sens négatif que ce
mot a acquis à une époque plus
récente. Quoi qu’il en soit, même si
nous le regrettons, il faut toujours
avoir présent à l’esprit que les mots
peuvent prendre une connotation
distincte de celle qu’ils avaient à
l’origine. Je vous invite donc à bien
évaluer, en fonction du contexte,
l’opportunité d’utiliser ce terme : vos
interlocuteurs pourraient
comprendre autre chose que ce que
vous voulez dire.

Le respect et la défense de la liberté
de tous se manifestent également, et
plus encore si possible, lorsqu’on
parle à une personne d’un possible
appel de Dieu à l’Œuvre. Que chacun
ait la liberté de prendre conseil



auprès de qui il veut et, surtout, la
pleine liberté dans le discernement
et dans la décision qui s’en suivra.
Saint Josémaria, commentant une
phrase assez forte d’une parabole de
l’Évangile, compelle intrare – fais
entrer les gens de force – (Luc 14, 23),
écrit : « Puisque la liberté
personnelle est une caractéristique
principale de notre esprit, le compelle
intrare que vous devez vivre dans le
prosélytisme n’est pas une poussée
physique ; c’est l’abondance de
lumière, de doctrine ;
l’encouragement spirituel –
authentique témoignage de doctrine
– de votre prière et de votre travail ;
l’ensemble des sacrifices que vous
savez offrir ; le sourire qui est le
vôtre parce que vous êtes enfants de
Dieu : une filiation qui vous remplit
d’un bonheur serein – même si, dans
votre vie, les difficultés ne manquent
pas –, un bonheur que les autres
voient et vous envient. Ajoutez à tout
cela votre élégance et votre



sympathie, et vous aurez le contenu
du compelle intrare[46] ». Il est clair
donc que l’Œuvre grandit et grandira
toujours dans un climat de liberté,
sachant présenter avec
détermination et simplicité la beauté
éclatante du fait de vivre avec Dieu.

16. Veritas liberabit vos (Jn 8, 32). Les
promesses de libération qui se sont
succédé au cours des siècles sont
vraies dans la mesure où elles se
nourrissent de la Vérité sur Dieu et
sur l’homme ; la Vérité qui est une
personne : Jésus, chemin, vérité et
vie (Cf. Jn 14, 6). « Aujourd'hui
encore, après deux mille ans, le
Christ nous apparaît comme Celui
qui apporte à l'homme la liberté
fondée sur la vérité, comme Celui qui
libère l'homme de ce qui limite,
diminue et pour ainsi dire détruit
cette liberté jusqu'aux racines
mêmes, dans l'esprit de l'homme,
dans son cœur, dans sa
conscience[47] ».



Dieu nous a donné la liberté à tout
jamais : ce n’est pas un don passager
dont nous ne nous servirions que
durant notre vie sur terre. La liberté,
comme l’amour, « ne finit jamais » (1
Cor 13, 8) : elle demeure au Ciel.
Notre chemin pour y arriver est
précisément un chemin vers la
liberté de la gloire des enfants de
Dieu : in libertatem gloriæ filiorum
Dei (Rm 8, 21). Au Ciel, la liberté ne
disparaîtra pas ; bien plus, elle
atteindra sa plénitude : embrasser
l’Amour de Dieu. « Un grand Amour
t’attend au ciel : là, ni déceptions, ni
tromperies ; mais tout l’amour, toute
la beauté, toute la grandeur, toute la
science... ! Et sans le moindre
écœurement : tu seras rassasié sans
te rassasier[48] ». Si nous sommes
fidèles, par la miséricorde de Dieu,
au Ciel nous serons pleinement
libres, parce que nous aurons la
plénitude de l’amour.



Avec toute mon affection, je vous
bénis.

Votre Père,

Rome, le 9 janvier 2018, anniversaire
de la naissance de saint Josémaria

[1] Saint Josémaria, Lettre du 31 mai
1954, n° 22.

[2] François, Ex. apostolique 
Evangelii Gaudium, 24 novembre
2013, n° 170.

[3] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre1965, n° 3.

[4] Benoît XVI, Enc. Spe Salvi, 30
novembre 2007, n° 24.

[5] Ibid.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 129.



[7] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
25.

[8] Saint Josémaria, Chemin de Croix,
10e station.

[9] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
26.

[10] Ibid.

[11] Cf. Saint Augustin, Les
Confessions, III, 6, 11.

[12] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
27.

[13] François, Homélie, 15 août 2014

[14] Benoît XVI, Enc. Caritas in
Veritate, 29 juin 2009, n° 68.

[15] Saint Augustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
30



[17] Saint Thomas, In III Sent., d. 29,
q. un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 17.

[19] Saint Josémaria, Lettre du 31 mai
1954, n° 22.

[20] François, Homélie, 31 mai 2013.

[21] Saint Josémaria, Lettre du 29
décembre 1947, n° 106.

[22] Saint Josémaria, notes d’une
méditation, 28 avril 1963.

[23] Saint Augustin, Les Confessions,
XIII, 9, 10.

[24] Ibid.

[25] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
31.

[26] Saint Jean Paul II, Enc. Veritatis
Splendor, 6 août 1993, n° 19.



[27] Benoît XVI, Angélus du 1er juillet
2007.

[28] Javier Echevarria, Lettre
pastorale, 14 février 1997, n° 15.

[29] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 17.

[30] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
25.

[31] Saint Josémaria, Lettre du 14
septembre 1951, n° 38.

[32] Saint Josémaria, Lettre du 8 août
1956, n° 38.

[33] Ibid.

[34] Saint Josémaria, Lettre du 29
septembre 1957, n° 70.

[35] Saint Josémaria, Lettre du 2
février 1945, n° 19.

[36] Saint Josémaria, Sillon, n° 193.



[37] Saint Josémaria, Lettre du 2
octobre 1939, n° 10.

[38] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1942, n° 46.

[39] Saint Josémaria, Lettre du 6 mai
1945, n° 39.

[40] Saint Josémaria, Entretiens, n° 98

[41] Saint Josémaria, Lettre du 24
décembre 1951, n° 5.

[42] Saint Josémaria, Lettre du 16
juillet 1933, n° 3.

[43] Saint Josémaria, Lettre du 9
janvier 1932, n° 66.

[44] Lettre pastorale, 14 février 2017,
n° 9.

[45] Cf. Congrégation pour la
doctrine de la foi, Note doctrinale sur
certains aspects de l’évangélisation, 3
décembre 2007, n° 12 et note 49.



[46] Saint Josémaria, Lettre du 24
octobre 1942, n° 9.

[47] Saint Jean Paul II, Enc. 
Redemptor hominis, 4 mars 1979, n°
12.

[48] Saint Josémaria, Forge, n° 995.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/lettre-du-9-

janvier-2018/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-9-janvier-2018/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-9-janvier-2018/
https://opusdei.org/fr/article/lettre-du-9-janvier-2018/

	Lettre du Prélat (9 janvier 2018) | Sur la liberté

