
opusdei.org

L’esprit de la
jeunesse de saint
Josémaria

12/12/2012

Parmi les phénomènes les plus
caractéristiques et les moins étudiés
du 20èmesiècle — où se déploie tout
l’arc de la vie de saint Josémaria — il
faut noter le nouveau défi culturel et
social lancé à la jeunesse et qu’elle
relève. En général, l’on peut dire que
les jeunes ont atteint en ce siècle un
caractère paradigmatique, méconnu
jusqu’à présent. Et, plus insolite
encore, le début de ce processus a



une date, voire même un mois de
référence : mai 1968.

Le mouvement, ainsi localisé, a un
aspect révolutionnaire, de sorte
qu’on en parle comme de « la
révolution des étudiants de 1968 ». Il
est étonnant qu’il s’agisse aussi d’une
« révolution retardée », qui se
produit lorsque la période
révolutionnaire est déjà achevée. Et,
en même temps, on note le paradoxe
— uniquement relevé par Fernando
Inciarte — que par certains de ses
aspects (le sexuel surtout) c’est une
révolution qui répond au modèle
typiquement marxiste. En effet, c’est
une mutation des structures techno
scientifiques qui est à l’origine d’un
changement drastique dans les
relations sociales (superstructures).

Hannah Arendt notait déjà que l’idée
de révolution est typiquement
moderne, parce qu’elle répond à un
modèle linéaire et progressif du



temps qui ne s’introduit dans la
conscience européenne qu’aux
débuts de l’Illustration. Mais à la
période classique, lorsque le schéma
temporel présentait un caractère
circulaire, on pouvait aussi noter
quelques nuances qui resurgiraient,
quelques siècles plus tard, dans la
structure typiquement
révolutionnaire. Et, ô surprise !ceci
est encore plus valable pour Rome
que pour la Grèce. Il s’agit surtout de
la présence ininterrompue des
jeunes (les neoi) dans la sphère
publique, avec tous les changements
des mentalités que cette irruption
déclenche. Cependant, le concept
cyclique du devenir temporel lui-
même fait en sorte que les
nouveautés, que la jeunesse apporte,
soient prévisibles et répétitives. Pour
les classiques, la jeunesse est une
espèce de maladie, caractérisée par
l’immaturité et par le manque
d’expérience, qui finit par guérir
avec le temps.



La nouveauté de l’idée moderne de
révolution est, à elle seule, une
innovation radicale, liée à
l’originalité et à l’émergence
associées au futur. De même que
pour Platon l’optimum se trouvait
toujours au début, maintenant
l’époque du meilleur est le futur dont
les protagonistes sont précisément
les jeunes. Tout passé est obsolète, et
le présent lui-même est déjà vieux
dès le départ. En effet, il est
davantage un enfant posthume du
passé qu’un germe de l’avenir. Bien
que l’on puisse détecter déjà dans le
Romantisme le début de ce jugement
de valeur moderniste, le concept
traditionnel est toujours
sociologiquement valable, sous
beaucoup de rapports, jusqu’à la
moitié du 20èmesiècle, à notre avis.
C’est à partir de ce moment que l’idée
de l’historicisme tourné vers le passé
sera déplacée par le futurisme de
Heidegger, chez qui la primauté de la
préposition « depuis » sera



remplacée par la prééminence de la
préposition « pour ». Si le terme de
cette projection vers le futur n’était
pour Martin Heidegger autre que la
mort (le Dasein comme Sein zum
Tode), Herbert Marcuse, le penseur
qui a le plus directement marqué la
révolution de 1968, affirme que le
but est indiqué par la fin de l’utopie,
non pas dans le sens de sa
disparition ou de son achèvement,
mais dans celui de sa réalisation
effective, et donc, de celui de la fin de
son caractère utopique.

Dans la ligne du marxisme le plus
classique, dans les années soixante-
dix on perçoit que l’utopie va se
réaliser grâce à l’abondance des
biens de consommation, de sorte que
la domination de l’homme par
l’homme ne sera plus nécessaire, et
sera remplacée désormais par la
domination que l’homme exerce sur
la nature. Nous sommes donc devant
la consommation hédoniste, unie à la



permissivité sexuelle facilitée par la
diffusion des moyens de
contraception et par la crise de la
formation éthique dans beaucoup de
centres d’éducation. Ceci est
provoqué par le manque d’autorité
dont jouissaient les générations
mûres, qui estiment maintenant que
leur mentalité est dépassée et
qu’elles sont incapables de brancher
sur les nouvelles tendances vers un
futur totalement nouveau.

Si ces caractéristiques sont encore
aujourd’hui agressivement
présentes, pourquoi l’idée que mai 68
a échoué est-elle si largement
admise? La réponse à cette question
tient à ce qu’on attendait d’une
révolution dont le développement et
l’issue étaient totalement atypiques,
les mêmes effets dont les révolutions
conventionnelles s’étaient suivies. Ce
sont elles qui ont échoué et non pas
mai 68. Ceci est particulièrement vrai
pour la Révolution française, à



laquelle on peut appliquer
pleinement l’idée que la révolution
dévore ses propres enfants, ou,
mieux encore, qu’elle dévore ses
propres parents. En revanche, mai 68
réalise un changement de mentalité
en profondeur renforcé et poursuivi
jusqu’à nos jours. Lorsque nous
prenions part à ces journées de
contestation, nous insistions bien sur
le fait qu’il ne s’agissait nullement de
changer la politique ou l’économie,
mais qu’on voulait plutôt situer la
politique et l’économie à la place
secondaire qui leur revient et ouvrir
ainsi la voie à une façon plus libre et
plus spontanée de vivre sa propre
existence. Pointait ainsi déjà un
aspect de la culture post-moderne
que j’ai parfois appelée « nouvelle
sensibilité ». Naturellement, ce
changement de fond était interprété
très différemment par ses divers
protagonistes. Nous avons toujours
pensé, quant à nous, que les
tendances qui ont prévalu n’ont pas



été les plus positives d’un point de
vue chrétien. Cependant, cet exposé
ne prétend pas développer une
réflexion dans ce sens.

Ce que nous tenons à souligner ici
c’est que la période de la fondation
de l’Opus Dei, s’étalant de 1928 à
1975, coïncide, en grande partie tout
au moins, avec une phase historique
où les jeunes générations occupent la
vangarde de l’activité sociale et
culturelle. (Qu’on se souvienne, par
exemple, de l’influence significative
et équivoque du Jugendbewegung).
Tout cela coïncide
providentiellement avec le souci
particulier que saint Josémaria a
pour la formation de la jeunesse et
spécialement pour la participation
des jeunes eux-mêmes à la
maturation chrétienne de leurs
contemporains. Comme pour
d’autres caractéristiques de l’esprit
de l’Opus Dei, cette idée ne répond
nullement à un opportunisme



historique, car elle se développe
avant que le phénomène décrit ne se
manifeste clairement et demeure
sans changements substantiels
jusqu’à présent, lorsque — en dépit
de la durée virtuelle des mutations
en question — peu de gens se
souviennent de ce qui s’est passé.

Par ailleurs, en une interview
accordée en 1967 à une revue
universitaire, saint Josémaria mettait
en garde les étudiants contre les
limites d’un souci superficiel de
solidarité sociale et contre les risques
issus de la politisation de
l’université : « Bien souvent cette
solidarité se limite à des
manifestations orales ou écrites,
quand ce ne sont pas des algarades
stériles ou nuisibles.
Personnellement, je mesure la
solidarité aux actes de service ; et je
connais des milliers de cas
d’étudiants espagnols et d’autres
pays qui ont renoncé à construire



leur petit monde à eux et se donnent
aux autres, au moyen d’un travail
professionnel qu’ils essaient de
réaliser avec la plus grande
perfection humaine possible dans
l’enseignement, l’assistance, les
œuvres sociales, etc., le tout avec un
esprit toujours jeune et débordant de
joie.1»

À la fin des années soixante-dix voici
des propos qui étaient d’actualité en
Espagne : « S'il n'existait, dans un
pays donné, absolument aucune
liberté politique, il se produirait
peut-être une dénaturalisation de
l'Université. Celle-ci, cessant d'être la
maison commune, deviendrait un
champ de bataille où s'opposeraient
des factions rivales.

J'estime cependant qu'il serait
préférable de consacrer ces années à
une préparation sérieuse, à la
formation d'une mentalité sociale
afin que nos dirigeants de demain,



nos étudiants aujourd’hui, travaillent
sans se laisser aller à ce rejet de la
liberté personnelle qui est quelque
chose de vraiment pathologique. Si
l'Université devient l'endroit où l'on
débat et résout des problèmes
politiques il s'ensuivra aisément la
perte de la sérénité académique et
un esprit de parti pris dans la
formation des étudiants ; aussi,
l'Université et le pays traîneront-ils
toujours derrière eux le mal
chronique du totalitarisme, de
quelque obédience qu'il soit.2»

Le souci de la formation chrétienne
de la jeunesse répond, chez
Josémaria Escriva, à sa conscience
d’avoir fondé l’appel universel à la
sainteté, sans distinction de
professions, de conditions sociales,
ou d’âge. Il ne pense pas que la
jeunesse soit exclusivement une
période de préparation à la maturité
qui permettra par la suite d’exercer
les vertus humaines et surnaturelles.



En effet, on est tenu de pratiquer ces
vertus dès que l’usage de la raison
permet de diriger avec autonomie sa
propre existence. L’appel à la
sainteté personnelle retentit à nos
oreilles dès l’adolescence, voire
même dès l’enfance. Lorsqu’a treize
ou quatorze ans j’eus l’occasion de
me trouver dans un Centre de l’Opus
Dei, j’entendis parler pour la
première fois de la sainteté
chrétienne non pas comme d’un
idéal que très peu de gens
atteindraient à l’âge mûr ou à la
vieillesse, mais comme d’une
exigence péremptoire qui
m’interpellait moi-même alors que je
n’étais plus un enfant et que, pour les
autres, je n’avais pas encore de
responsabilités spéciales.

Ce fut à ce moment-là où un autre
garçon de mon âge me parla du
quart d’heure d’oraison mentale qu’il
pratiquait tous les jours en s’aidant
des Évangiles ou de quelques points



de Chemin. Il m’encouragea à faire de
même, à vivre cette pieuse habitude
traditionnelle et cependant tombée
dans l’oubli parmi les jeunes de
l’époque. Vers la moitié des années
cinquante, sous le régime autoritaire
auquel était soumise l’Espagne, il
n’était pas fréquent de parler en
public, pas même en groupes
restreints, de questions politiques,
idéologiques ou simplement
culturelles. J’ai été emballé à l’idée de
me trouver dans un tout petit
appartement de la rue Padilla, tout
près de la rue Serrano, en plein
quartier madrilène de Salamanca, à
parler en toute liberté de tous ces
sujets-là, dans le respect des avis
personnels des autres : on parlait de
la Communauté européenne
naissante, de la possible intégration
de l’Espagne. J’ignorais tout de ces
sujets-là. Partant du point de vue
presque exclusivement dévot du
christianisme, très enraciné dans
mon milieu familial et scolaire, j’ai



commencé à percevoir ses
dimensions historiques et sociales, et
à prendre petit à petit conscience que
les laïcs chrétiens ont une
responsabilité dans le
développement autonome de la vie
publique de leurs nations. Cinquante
ans après, je puis assurer que cette
formation en herbe que je recevais
alors avec curiosité a eu une
importance décisive dans la
formation de ma personnalité.

Plongé dans ce milieu au niveau
intellectuel élevé, j’entends encore
aujourd’hui certains commentaires
pondérés sur les incidents
universitaires espagnols de 1956, qui
peuvent être pris pour des
avertisseurs des révoltes des
étudiants qui allaient avoir lieu vers
la moitié des années soixante et au
début des années soixante-dix, liés à
la problématique politique dont j’ai
parlé au début qui était moins aigue
chez les européens et les américains.



Sans forfanterie et sans prétentions
dogmatiques, des jeunes, juste un
peu plus âgés que moi, s’étaient
engagés, non sans risques
personnels, dans ces révoltes et
avançaient des points de vue sociaux
surprenants par leur maturité et leur
pondération.

C’était un travail apostolique et
culturel adressé aux jeunes et dirigé
par des jeunes. De toute évidence, ils
n’étaient pas manipulés par des
personnes âgées, comme s’ils ne
jouaient que le rôle de circonstance
et purement décorateur que j’avais
tenu moi-même dans des
expériences antérieures au sein de
certains mouvements catholiques.

En peu de mots, je pourrais dire que
le vécu de ma première rencontre
avec le travail apostolique de l’Opus
Dei, dans la seconde moitié des
années cinquante, fut la découverte



d’une ambiance où les jeunes eux-
mêmes se prenaient au sérieux.

Était-ce un hasard ? Absolument pas.
Je n’allais en comprendre les vraies
raisons que quelques années plus
tard.

Saint Josémaria tenait les jeunes en
la plus haute estime et cette
appréciation n’était ni opportuniste
ni tactique. Ce faisant, il ne
prétendait pas s’attirer nos faveurs.
De fait, une bonne partie des jeunes
gens qui étaient en contact avec le
travail de l’Opus Dei à l’époque — et
c’est toujours pareil de nos jours —
sentaient qu’on leur demandait trop
et en étaient même agacés : on les
mettait décidemment face à leurs
obligations personnelles et sociales.
Aussi certains n’ont-ils plus remis les
pieds dans un centre de l’Opus Dei.
Ils ne pouvaient pas supporter le
poids de la responsabilité qu’on
mettait sur leurs épaules dès qu’ils



étaient en contact avec les moyens de
formation de l’Opus Dei. On leur
demandait, ni plus ni moins, d’être
eux-mêmes les protagonistes d’une
rencontre avec Dieu à travers une
amitié personnelle avec Jésus-Christ
dans l’oraison et dans les sacrements,
de ne pas considérer l’étude ou le
travail comme une imposition
fastidieuse de l’extérieur, de devenir
des apôtres de leurs propres amis et
collègues. Et surtout, on leur faisait
voir qu’accepter ces défis ne
dépendait que de leur liberté
personnelle : personne n’allait les
pousser à les relever. S’ils n’étaient
pas en mesure de comprendre la
valeur du trésor de cette formation
intégrale qui leur était offerte sans
aucune contrainte, ils seraient les
premiers perdants. « Trop de réalité
», dirait Eliot, pour une jeunesse
super protégée et, somme toute,
infantilisée.



Or une telle exigence, qui excluait
d’emblée les ronds de jambe et les
compromis, n’était que l’autre face
d’un attrait dont le noyau tenait à la
dimension surnaturelle qui
n’excluait pas mais qui demandait
cet enthousiasme humain, cette «
fascination », pour ainsi dire.

L’attitude pouvant définir le mieux
cette forte attirance est une
expression de Thérèse d’Avila
branchée sur la composante juvénile
dont je viens de parler : « aventurer
la vie »

L’Opus Dei avait à peine trente ans,
et saint Josémaria qui vivait parmi
des jeunes, tout comme sainte
Thérèse lorsqu’elle invitait la
jeunesse de son temps à
entreprendre une voie incertaine et
bouleversante, soulignait quelque
chose d’évident à ceux qui avaient
des connaissances historiques de
base : trente ans sont un rien de



temps pour une institution appelée à
vivre tout au long des siècles, tant
qu’il y aura des hommes sur terre.
C’était cette foi profonde, liée au
caractère surnaturel de l’entreprise,
que saint Josémaria nous
communiquait avec une empathie
aussi spontanée que convaincante.
Nous étions donc au début : nous
étions les premiers de cette réaction
en chaîne à laquelle nous devions
donner un allant humain lié au
panache surnaturel qu’elle possédait
essentiellement.

Josémaria Escriva avait alors à peu
près cinquante cinq ans et parmi
ceux qui étaient déjà des fidèles de
l’Opus Dei, et ceux qui le serions
bientôt, peu avaient encore vingt-
cinq ans. Ce brassage des âges créait
une ambiance de jeunesse notoire
dans les centres de l’Opus Dei, en
contraste avec le climat lugubre et
délavé que l’on trouvait dans les
locaux des mouvements apostoliques



de l’époque. Celui qui arrivait pour la
première fois rue Padilla n° l ;
premier étage à gauche, percevait
d’abord une sorte d’exultation
contenue, une joie silencieuse que le
nouveau venu pouvait deviner dans
les sourires de ceux qu’il rencontrait
dans les couloirs et dans la sérénité
de ceux qui travaillaient à la salle
d’étude ou priaient dans le petit
oratoire de l’appartement,
sobrement installé, dans un style «
minimaliste » dirait-on aujourd’hui,
et qui contrastait avec l’horror vacui
(l’horreur du vide) de la décoration
typique des logements bourgeois du
quartier Salamanca.

On pouvait mettre des semaines,
voire des mois, à aller aux racines
profondes de cette joie, qui, —
d’après Chemin, ouvrage essentiel qui
guidait nos premiers pas — « n’est
pas, pour ainsi dire, la joie
physiologique de l’animal bien
portant, mais bien la joie



surnaturelle qui vient de ce qu’on a
tout abandonné, qu’on s’est
abandonné soi-même, dans les bras
aimants de Dieu Notre Père.3»

Cette conscience de la filiation divine
est reprise dans une anecdote que
Chemin rapporte aussi et qui reflète
le sceau de l’authenticité et de
l’admiration :

« Père — me disait ce grand gaillard,
bon étudiant de la “ Centrale
” (qu’est-il devenu ?) — en pensant à
ce que vous m’avez dit… en pensant
que je suis fils de Dieu ! Je me suis
surpris, dans la rue, la tête haute et
fier comme un coq : Fils de Dieu ! ”

Je lui ai conseillé, en toute
conscience, de cultiver cette « fierté
». 4

Le style de Chemin, le petit livre dont
je parle, est déjà en soi l’une des
meilleures illustrations de cet air de
jeunesse que l’on respirait dans les



premiers centres de l’Opus Dei. En le
lisant et en le méditant, plongés dans
cette ambiance, nous ne nous
rendions pas compte que le « vécu »
que ce classique de la spiritualité
reflète est, essentiellement, celui des
étudiants et des universitaires.
J’imagine que, pour nous, il allait de
soi que cet ouvrage s’adressait
précisément à nous, qui évoluions, à
l’époque, dans les amphithéâtres de
l’Université Centrale, qui s’appelait
déjà Université de Madrid. Aussi, peu
de temps après, ai-je été surpris de
voir que ma mère, une maîtresse de
maison, cultivée certes mais non pas
intellectuelle, lisait aussi cet ouvrage
et qu’Azucena, la cuisinière
asturienne qui travaillait chez mes
parents voulait à tout prix que je lui
apprenne à lire pour avoir une
connaissance directe de […] Chemin !
À ce propos, comme un échantillon
de ce que Thomas d’Aquin appelle «
connaissance par connaturalité »,
notre « nounou » Azucena



m’expliquait les points qu’elle venait
de lire pour la première fois avec
une profondeur et une acuité, fort
encourageantes au moment où
j’allais me décider à demander
l’admission à l’Opus Dei.

Au fil des ans, j’ai pu sans arrêt
vérifier que cette jeunesse d’esprit
n’est ni circonstancielle ni
conjoncturelle dans la trempe
humaine et chrétienne du caractère
de saint Josémaria. Du point de vue
bibliographique, il suffirait de s’en
remettre à deux de ses ouvrages,
publiés à titre posthume — Sillon et
Forge — dont le rythme et le ton
(avec des accents très personnels)
sont semblables à ceux de Chemin,
pour ne pas parler du traitement
profond et intimiste de l’esprit
d’enfance que l’on trouve en Saint
Rosaire, et en tous ses écrits, ni de la
considération profonde et détaillée
de la sanctification des petites choses
dans le travail professionnel



ordinaire, sujet largement évoqué,
sous de nombreux aspects, dans ce
congrès qui nous rassemble.

Cet esprit transcende la lettre et
touche la vie en conférant à
l’expérience historique de l’Opus Dei
un style évangélique, évident pour
nous qui le vivons de près. Le
contenu de la prédication de saint
Josémaria était presque toujours
orienté vers une mise en scène de
passages de la vie de Jésus, d’une
plasticité et d’une vivacité
extraordinaires. Or ce qui prêtait à
cette catéchèse, informelle et
continue, un réalisme et une
vraisemblance incomparables, était
le fait qu’on y revivait ce qui était
dit : un groupe de jeunes entourait le
maître, un peu plus âgé qu’eux, qui
leur parlait tout simplement et avec
autorité du Royaume de Dieu et du
rôle qui leur était dévolu dans sa
réalisation sur terre. « Après avoir
envoyé ses disciples prêcher, le



Seigneur – écrit-il en Sillon —les
réunit, à leur retour, et les invite à
aller avec Lui dans un endroit
solitaire pour qu’ils se reposent…
Jésus ! qu’a-t-il pu alors leur
demander, et leur dire ? Eh bien…
l’Évangile est toujours actuel.5»

La vie du jeune maître et de ses
disciples reproduisait l’Évangile
même dans les incidences d’une
pauvreté extrême, dignement
supportée et jamais proclamée, au
point que très souvent ils n’avaient
même pas où reposer leur tête à
l’heure de se coucher. Il est
indéniable que l’une des raisons des
persécutions que saint Josémaria a
endurées durant presque toute sa vie
tient au courage respectueux avec
lequel il dénonce des habitudes
ecclésiastiques obsolètes et trop
humaines qui, comme jadis, étaient à
la source d’injustices et de
discriminations.



L’attitude innovatrice de saint
Josémaria est radicale. Et ce, non pas
parce qu’il veut se faire remarquer
par une originalité s’appuyant sur le
changement des us en vigueur, mais
parce qu’il cherche toujours ce qui
est à la source, ce qui est à l’origine,
la racine vitale qui donne un sens
aux habitudes et aux structures. De
ce fait, ses propos ont l’air toujours
nouveaux. Ce ne sont pas des paroles
de seconde main, quelque chose
d’entendu à d’autres et
inlassablement répété. Il tient
explicitement à apprendre à parler
ainsi aux jeunes qui l’entourent dans
son travail apostolique : « Faisons en
sorte que, dans la bouche de nos
jeunes, il y ait cette terrible parole
surnaturelle qui émeut, qui
encourage, qui est l’expression d’une
disposition vitale engagée et qui n’est
jamais la répétition grotesque et
blafarde de phrases et de paroles qui
ne sauraient être celles de Dieu.6»
Cette spontanéité des propos devient



une action libre et souple : « Je n’ai
jamais voulu vous contraindre, mais
bien au contraire, j’ai fait en sorte
que vous agissiez très librement.
Dans votre action apostolique vous
devez avoir des initiatives, dans le
cadre, très large, défini par notre
esprit, afin de trouver — à chaque
moment, en chaque milieu, à tout
bout de champ — les activités qui se
plient le mieux aux circonstances des
jeunes que vous fréquentez.7»

Aucune inertie. Dans la dynamique
de cet esprit, on ne connaît pas la loi
physique de la monotonie abrutie de
la matière. Ici tout est inaugural : la
vie est étrennée à chaque pas, elle
quitte continuellement les lieux
communs grâce au rôle innovant de
la pensée et brille à nouveau de tous
ses feux en vertu de l’autosuffisance
modulée de la volonté. D’où que la
devise de saint Josémaria au seuil
d’une nouvelle année fût un incisif «
nouvel an, lutte nouvelle » au lieu du



slogan vieil et délavé « année
nouvelle, vie nouvelle ». À tout
instant, dans ce combat intérieur, il
faut se dire à soi-même : « Nunc
coepi ! c’est maintenant que je
commence. Et il est très révélateur
de savoir qu’il s’est réjoui lorsqu’il a
appris qu’en portugais les jeunes
s’appelaient « os novos », les
nouveaux.

Le moment présent est grèvé du
poids des souvenirs et ouvert aux
attentes des projets existentiels.

Ceci dit, la jeunesse n’est pas une
sorte de salle d’attente, prête à
accueillir ce que les circonstances ou
le destin voudront bien nous
réserver. C’est une période dense,
pleine de sens en elle-même et
d’élans qui pointent vers l’avenir. Et
si l’on vit face à Dieu, l’esprit jeune
finit par déteindre sur toute
l’étendue de notre vie sur terre car,
du point de vue de l’éternité, nous



sommes toujours à recommencer : la
bataille décisive est toujours la
dernière, comme saint Josémaria
aimait à le rappeler. De sorte que,
d’un point de vue théologique,
invoquer le Très Haut — avec les
paroles du Psaume 42, que reprenait
l’introït de l’ancienne liturgie —, a
toujours un sens : « J’irai vers le Dieu
qui réjouit ma jeunesse ».

Ce sens de la ‘repristination’ (retour à
un âge originel) qui est tout à fait
biblique et spécifiquement chrétien,
traverse tout l’esprit de l’Opus Dei et
se trouve, sans aucun doute, à la base
de cette mise en valeur,
historiquement insolite, de la
jeunesse — du travail de l’art, du
sport — voire même de l’enfance et
du jeu (ludens in orbe terrarum). Le
fondateur lui-même, disait, à propos
de la jeunesse des personnes de
l’Opus Dei qu’il envoyait —
lorsqu’elles avaient à peine atteint
l’âge de la majorité — dans d’autres



villes, dans d’autres pays pour
qu’elles commencent le travail
apostolique, que « Dieu avait fait son
Œuvre en jouant avec des enfants. »

Comme certains théologiens l’ont
souligné, nous sommes face à une
spiritualité baptismale où les
sacrements de l’initiation chrétienne
sont le germe de l’appel divin,
originel et universel, à la sainteté au
milieu du monde, quels que soient
l’âge ou la capacité de discernement
de la personne à chaque moment de
sa vie. (Aussi, ne devrait-on pas avoir
de doutes ou de restrictions
génériques par rapport à la
canonisation d’enfants ou de
déficients psychiques ayant l’usage
de raison, qui sont appelés, tout
comme n’importe quel autre fidèle, à
la plénitude de la vie chrétienne. Fort
heureusement, le Saint-Siège a
positivement réagi dans ce sens-là).



D’un point de vue philosophique,
l’encadrement conceptuel de cette
vision de la vie chrétienne est celui
d’une métaphysique créationniste
d’où est exclue aussi bien la tendance
vers une sorte de mémoire
ontologique où le passé vivrait
toujours dans le présent, ce qui est le
cas pour la dialectique hégélienne,
que la discontinuité crispée de la «
création continue » à caractère
cartésien. Elle s’adapte, en revanche,
sans violence au point de vue
thomiste de l’être en tant qu’acte
émergent d’auto positionnement de
l’ens concret.

Les répercussions fonctionnelles de
cette mise en valeur positive de la
jeunesse d’esprit sont à apprécier
dans de multiples aspects de la vie
quotidienne et de l’activité
apostolique des fidèles de l’Opus Dei.
Tout d’abord, le travail avec la
jeunesse, que saint Josémaria a voulu
placer sous le patronage de



l’archange saint Raphaël, présente
un caractère prioritaire pour tous les
fidèles de la Prélature,
indépendamment de leur âge, de leur
état civil ou de leur profession. De ce
fait, dès le 9 janvier 1935, saint
Josémaria pouvait déjà dire à tous et
à toutes : « Voyant dans vos mains
cette jeunesse, cet espoir de l’Œuvre
[…] vous comprendrez bien qu’il faut
investir votre sacrifice dans les
foyers d’étudiants, les académies,
afin d’atteindre, avec du personnel
préparé, le développement de
l’Œuvre que Jésus nous a confiée.8»
Et, étant donné que dans le court laps
de l’existence de l’Opus Dei, il avait
déjà pu percevoir les difficultés
extraordinaires que, pour des raisons
extérieures, ce travail avec la
jeunesse allait rencontrer, il ajoutait
tout de suite après : « Travaillez,
pleins d’espérance : plantez, arrosez,
en mettant votre confiance en Dieu,
qui produit la croissance (1Co 3, 7).
Et lorsque le découragement vous



guettera, si le Seigneur permettait
cette tentation-là, devant des faits
apparemment adverses, en
considérant, dans certains cas,
l’inefficacité de vos travaux
apostoliques de formation : si
quelqu’un, comme à Tobie père,
venait à vous demander : ubi est spes
tua ? — où est ton espérance ?— […]
en levant les yeux de la misère de
cette vie qui n’est pas votre but, dites-
lui avec cet homme de l’Ancien
Testament, fort et plein d’espérance, 
quoniam memor fuit Domini in toto
corde suo (Tb l, 13) qui s’est toujours
souvenu du Seigneur et l’a aimé de
tout son cœur : filii sanctorum sumus,
et vitam illam expectamus, quam
Deus daturus est hi, qui fidem suam
nunquam mutant ab eo ; nous
sommes des fils de saints et nous
mettons notre espérance en cette vie
que Dieu donnera à ceux qui n’ont
jamais abandonné leur foi en Lui (Tb
2, 18).9»



Il ne faut, en aucun cas, négliger ce
travail de formation intégrale des
jeunes personnalités.

Si dans la vie d’une personne de
l’Opus Dei, le travail apostolique avec
la jeunesse ne finit jamais, elle ne
doit pas non plus, elle-même, penser
que sa formation est achevée, aussi
bien dans le domaine professionnel
et culturel que dans le domaine
théologique ou d’approfondissement
de l’esprit de l’Opus Dei : en effet, de
par sa profondeur surnaturelle et
humaine, il nous livre toujours des
nuances et des aspects nouveaux.

En définitive, pour le fondateur, 
l’esprit de la jeunesse n’ a rien à voir
avec « la jeunesse d’esprit », ce lieu
commun qui cache bien souvent un
conformisme résigné finissant par
accepter, comme irréversibles, les
diagnostics de Gogol et de Martin
Amis qui prétendent que l’âge «
n’ajoute rien ». Pour saint Josémaria,



la jeunesse d’esprit tient à exercer en
tout temps une générosité non-
conformiste, qui n’adopte pas
d’attitude conservatrice ni face à ses
propres défauts ni face aux injustices
de la société qui nous entoure.

« Tu calcules. — Ne me dis pas que tu
es jeune. La jeunesse donne tout ce
qu’elle peut : elle se donne elle-même
sans mesure.10»

Notes

1. Entretiens, n° 75.

2. Ibidem, n° 77.

3. Chemin, n° 659.

4. Chemin, n° 274.

5. Sillon, n° 470.

6. Lettre, 24 octobre 1942, n° 58.

7. Ibidem, 24 octobre 1942, n° 46.



8. Instruction, 9 janvier 1935, n° 4.

9. Ibidem, 9 janvier 1935, n° 19.

10. Chemin, n° 30.

Publié aux Actes du congrès
international « La grandeur de la
vie ordinaire » vol. VII. Jeunesse :
Bâtir l’avenir.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lesprit-de-la-
jeunesse-de-saint-josemaria/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/lesprit-de-la-jeunesse-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/lesprit-de-la-jeunesse-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr/article/lesprit-de-la-jeunesse-de-saint-josemaria/

	L’esprit de la jeunesse de saint Josémaria

