
opusdei.org

Les mots viennent
du cœur

Lors de ses derniers vœux de
Noël à la Curie romaine, le pape
François a offert aux personnes
présentes un livre sur le vice
des commérages. C’est un
thème récurrent dans ses
prédications. Dans le texte qui
suit sont développées quelques
considérations d’un point de
vue spirituel et sous l’angle de
la relation avec les autres.

02/02/2022



Quand on se promène dans la
campagne, il arrive souvent que l’on
perçoive un petit fruit sombre parmi
les arbustes verdoyants. Si c’est un
enfant peu coutumier de ce genre de
promenade qui le fait, il n’est pas
impossible qu’il finisse par prendre
peur à cause des égratignures
provoquées par les branches de cette
ronce pleine d’épines cachées. La
ronce est un genre de plante très
répandu qui se développe
rapidement au point de devenir une
broussaille envahissante. C’est
précisément de cela que se sert Jésus
pour parler de la relation entre notre
cœur et nos paroles : «Chaque arbre
se reconnait à son fruit ; on ne cueille
pas des figues sur des épines ; on ne
vendange pas non plus du raisin sur
des ronces. L’homme bon tire le bien
du trésor de son cœur qui est bon ; et
l’homme mauvais tire le mal de son
cœur qui est mauvais : car ce que dit
la bouche, c’est ce qui déborde du
cœur» (Lc 6, 44-45).



L’écho extérieur d’une musique
intérieure

Ce que nous pensons et ressentons –
et ensuite, disons – relève d’une
strate si profonde de notre intimité
que cela peut paraitre un domaine
sur lequel on a peu de contrôle. Une
mauvaise conception de la
spontanéité, ou simplement un
manque de connaissance de soi,
peuvent renforcer cette impression.
Et pourtant, non seulement nous
pouvons, de fait, cultiver ce jardin
intérieur, mais encore nous ne
sommes pas seuls au moment de le
faire : Jésus veut entrer dans cet
espace pour le sanctifier, l’unifier
pleinement ; c’est lui qui veut que
notre cœur, nos pensées, nos paroles
et nos actes s’expriment de façon
harmonieuse.

Le Christ nous rappelle, par exemple,
que l’on ne peut à la fois bien aimer
les autres et mal parler d’eux ; ou



que l’on ne peut vouloir améliorer le
monde et, en même temps, porter
préjudice aux processus de
croissance par des propos qui
divisent. Mais le Seigneur va plus
loin. Il nous dit clairement que nous
ne pouvons pas aimer Dieu de tout
notre cœur, prier sincèrement, si
persistent en nous des rancœurs
contre ceux qui nous entourent :
«Lorsque tu vas présenter ton
offrande à l’autel, si, là, tu te souviens
que ton frère a quelque chose contre
toi, laisse ton offrande, là, devant
l’autel, va d’abord te réconcilier avec
ton frère, et ensuite viens présenter
ton offrande» (Mt 5, 23-24). Jésus veut
nous mettre en garde contre toute
éventuelle fracture intérieure ; il
veut sans attendre boucher toute
fissure par où pourrait s’infiltrer le
froid d’une fausse charité. Il sait que
les premiers à en souffrir sont nous-
mêmes, et son plus grand désir est de
nous guérir avec sa paix.



Les écrits des premiers chrétiens se
font clairement l’écho de ces
enseignements : « De la même bouche
sortent bénédiction et malédiction.
Mes frères, il ne faut pas qu’il en soit
ainsi. Une source fait-elle jaillir par le
même orifice de l’eau douce et de l’eau
amère ? Mes frères, un figuier peut-il
donner des olives ? Une vigne peut-elle
donner des figues ? Une source d’eau
salée ne peut pas d’avantage donner
de l’eau douce » (Jc 3, 10-12). L’épître
de St Jacques nous rappelle, encore et
encore, que la foi en Jésus nous
transforme, qu’elle se manifeste
nécessairement dans nos œuvres ; en
l’occurrence dans nos paroles.
L’auteur utilise encore d’autres
images concrètes pour que tous
comprennent facilement son
message : de même que l’on peut
diriger tout le corps d’un cheval en
mettant un frein dans sa bouche, ou
diriger tout un bateau en maniant un
petit gouvernail, de même il importe
de veiller au contenu de nos



conversations (cf. Jc 3, 3-4). Notre
langue, insiste St Jacques, peut être
comme une petite flamme qui finit
par incendier la forêt, ou ressembler
à un poison mortel (cf. Jc 3, 5-8).
Aussi importe-t-il de souvent
s’interroger sur la façon dont on
parle des personnes et des
évènements qui nous entourent et
sur les raisons qui nous y poussent.
Cela nous permettra de suivre la
piste qui nous conduira jusqu’à ce
qu’il y a vraiment dans notre cœur.

Lors d’une homélie dans une
paroisse périphérique de Rome, le
Pape encourageait justement les
fidèles à suivre ce chemin qui
conduit de nos paroles à notre cœur.
Ainsi pourrons-nous découvrir avec
honnêteté si nous sommes pleins
d’amour ou, au contraire,
d’indifférence ou de haine. Le Pape
recommandait à tous de « nous dire
la vérité à nous-mêmes. Ce n’est pas
facile ! Parce que nous cherchons



toujours à nous couvrir quand nous
voyons en nous quelque chose qui
n’est pas bien, n’est-ce pas ? (…) Nous
pouvons demander à Dieu deux
grâces. La première : connaître ce
qu’il y a dans mon cœur pour ne pas
vivre dans l’erreur. La seconde : faire
le bien qui est dans notre cœur et
non le mal. Il faut se rappeler que les
paroles et les mauvais désirs contre
autrui tuent. On a souvent
l’impression que les péchés de
calomnie et de diffamation auraient
été effacés du décalogue. Mal parler
de quelqu’un est un péché »[1]. On
ne peut donc pas banaliser la
médisance ; on ne peut pas
s’accommoder, sans plus, de tout ce
qui nous vient aux lèvres : « La
langue aussi doit être transformée,
purifiée. La langue ajoute un son à la
musique qui résonne dans le cœur
»[2].

« Si je ne peux pas louer, je me
tairai »



Saint Josémaria avait 29 ans quand il
cessa définitivement ses activités
d’aumônier du Patronat des Malades
de Madrid, dans le but d’avoir plus
de temps libre pour développer
l’Opus Dei. Parmi les notes
personnelles que l’on a conservées
de cette période, plusieurs se
réfèrent à cet aspect du mûrissement
intérieur que traversaient ses
rapports avec les autres dans ces
moments délicats : « Je ferai très
attention à tout ce qui suppose de
porter un jugement sur les gens, sans
admettre de penser mal de
quelqu’un, même si les paroles ou les
actes de l’intéressé se prêtent
raisonnablement à un tel jugement
»[3]. « Résolutions concrètes : 1/
Avant de commencer une
conversation ou de faire une visite,
j’élèverai mon cœur vers Dieu. 2/ Je
ne m’obstinerai pas, même si c’est à
juste titre. Seulement si c’est pour la
gloire de Dieu, je donnerai mon avis,
mais sans m’obstiner. 3/ Je ne ferai



aucune critique négative : si je ne
peux pas louer, je me tairai »[4].

Ces deux notes sont à l’origine des
points 442 et 443, respectivement, de 
Chemin et, de plus, sont suivies de
quinze autres considérations
touchant les diverses formes de
critique envers les autres. Dans ces
textes transparaît la conviction que
la clef pour donner de bons fruits
consiste à purifier, bien au fond de
l’âme, la source de nos actions : il est
question d’élever le cœur, de
chercher honnêtement la gloire de
Dieu, de veiller à ses pensées, en
s’aidant d’une résolution pratique :
ne jamais dire du mal de personne.
Le huitième commandement de la loi
divine ne vise pas seulement à éviter
de graves mensonges mais également
à façonner en nous une intériorité
qui ne recherche que la vérité, à
vouloir personnellement que nos
jugements ne soient jamais entachés
d’une ombre de fausseté ou de



duplicité. Le Catéchisme de l’Église
Catholique souligne dans ce sens que
« le respect de la réputation des
personnes interdit toute attitude et
toute parole susceptibles de leur
causer un injuste dommage »[5],et
tout de suite après, donne la
définition d’un jugement téméraire –
admettre comme vrai, sans
fondement suffisant, un défaut moral
chez le prochain –, de la médisance –
dévoiler, sans raison objectivement
valable, les défauts et les fautes
d’autrui –, et de la calomnie – donner
occasion à de faux jugements à
l’égard d’autrui –.

Il y a encore une autre manière
d’offenser la vérité par nos propos
quand il s’agit de la discrétion exigée
par notre profession ou nos
responsabilités. Le Catéchisme,
encore, signale clairement que « le
droit à la communication de la vérité
n’est pas inconditionnel »[6]. Il
faudra évaluer dans chaque



circonstance s’il « convient ou non de
révéler la vérité à celui qui la
demande » et savoir qu’il est très
possible de trouver des raisons pour
« taire ce qui ne doit pas être connu »
d’autant plus que «personne n’est
tenu de révéler la vérité à qui n’a pas
droit de la connaître»[7]. Il peut
arriver, en effet, qu’en raison de
notre position dans un groupe social
ou professionnel nous disposions
d’une information que d’autres n’ont
pas. Dans de telles situations il est
délicat de faire la part de ce qui peut
être communiqué. L’information
donne un certain pouvoir et la
tentation de l’utiliser de façon
irresponsable, de la transformer en
rumeur, calomnie ou vanité nous
attend toujours au tournant. C’est là,
malheureusement, un poison fatal
pour la droiture d’intention
personnelle.

Le manque de discrétion dans
l’utilisation de l’information fait



aussi du mal à celui qui la reçoit, car,
souvent, il ne dispose pas
d’instruments suffisants pour
l’assimiler ou la comprendre. Il n’est
pas juste d’imposer une charge à qui
n’est pas appelé à la supporter. C’est
en ce sens que saint Josémaria,
lorsqu’il parlait du « secret
professionnel » observé par don
Alvaro à l’égard de son travail au
Saint Siège, louait toujours l’esprit
surnaturel qui lui dictait le soin avec
lequel il veillait sur ces
informations[8]. Cette discrétion
concernant les affaires de l’Église et
les questions touchant à la vie des
personnes conditionne la fécondité :
« La mort et la vie sont au pouvoir de
la langue ; qui aime la parole mangera
de son fruit » (Pr 18, 21)

Comment interpréter les
évènements

Pour éviter de se trouver empêtré
dans les ronces du mensonge, le



Catéchisme, de nouveau,
recommande un chemin sûr : «
interpréter autant que possible dans
un sens favorable les pensées,
paroles et actions de son prochain
»[9]. Lorsqu’on interprète les
évènements qui nous entourent,
c’est-à-dire lorsqu’on relie chacun
des faits isolés à un récit qui les
assemble, ce n’est jamais tout à fait
neutre. On choisit toujours un point
de vue, à partir duquel on les
considère et les évalue, même
inconsciemment, car nous avons un
monde intérieur qui fait pencher nos
jugements d’un côté ou d’un autre.
C’est par exemple ce qui se passe
quand on dit qu’on est «disposé»
favorablement ou défavorablement à
l’égard de quelque chose ou de
quelqu’un.

Voilà pourquoi saint Josémaria
s’efforçait de voir les gens avec le
même regard que sa propre mère.
Bien souvent, pour que disparaisse la



tentation de faire du mal avec des
mots et des jugements, il suffit de
choisir le bon point de vue à partir
duquel interpréter les actions des
autres. Ainsi, même si, vus de
l’extérieur, les faits sont identiques,
leur interprétation sera différente ;
elle s’efforcera d’adopter le regard
que Dieu pose sur les choses et les
personnes. Il vaut la peine de
considérer dans cette optique que
Dieu et Satan ont toujours sous les
yeux les mêmes faits mais qu’ils les
interprètent très différemment. « Le
Malin aussi peut nous dire la vérité.
Mais s’il le fait, c’est pour nous
condamner. Nous savons cependant
que la Vérité qui vient de Dieu ne
nous condamne pas, mais qu’elle
nous accueille, nous embrasse, nous
soutient »[10]. Nous unir à ce regard
divin grâce à la prière nous rendra
accueillants envers les personnes et
patients avec les évènements.



Si, au contraire, on ne purifie pas
constamment son cœur, si on
n’identifie pas ces épines qui
cherchent à empoisonner notre
langue, les faits qui nous entourent
conduiront à des jugements
téméraires, des médisances ou des
calomnies ; ils nous empêcheront de
découvrir comment Dieu opère
toujours de façon mystérieuse.
Devant les évènements qui nous
concernent, il est toujours possible
de choisir entre un regard qui juge
ou un regard contemplatif. D’après le
frère Luis de Granada, dans son
commentaire du huitième
commandement, le regard qui juge a
pour conséquence de blesser la
vérité chez son prochain : « Tout bien
considéré, c’est une telle audace
envers Dieu que cela revient à dire
qu’il ment ou à le faire prendre pour
un menteur. En voici la preuve : Dieu
est celui qui connaît toute la vérité et
il sait qui la respecte et qui ne le fait
pas. C’est à lui qu’il faut faire appel,



comme à un oracle, pour qu’il nous
fasse connaître cette vérité car il est
le seul vrai juge de celle-ci »[11]. Dieu
seul sait ce qui se trouve au plus
profond du cœur des personnes.

Dieu est seul juge

Les évangiles nous montrent à
plusieurs reprises comment, pour
mettre Jésus à l’épreuve, certaines
personnes jouissant d’autorité se
plaignent de la façon dont les
disciples du Seigneur se nourrissent
un jour de sabbat, ou de ce que le
Maître guérit la main d’un homme en
un tel jour. Ensuite, poussés par
l’envie, ils attribuent à Belzébuth la
guérison par Jésus d’un possédé.
Mais le Seigneur « connaissait leurs
pensées » (Lc 11, 17) et essaie de
réveiller leurs cœurs, de toucher les
fibres les plus intimes de leurs âmes :
« Comment pouvez-vous dire des
paroles bonnes, vous qui êtes
mauvais ? Car ce que dit la bouche,



c’est ce qui déborde du cœur.
L’homme bon, de son trésor qui est
bon, tire de bonnes choses ; l’homme
mauvais, de son trésor qui est
mauvais, tire de mauvaises choses. Je
vous le dis : toute parole creuse que
prononceront les hommes, ils devront
en rendre compte au jour du jugement
» (Mt 12, 34-36). En soulignant
l’importance du cœur, Jésus nous
rappelle ceci : pour nous qui voulons
participer à sa mission, qui voulons
susciter une transformation positive
dans le monde, le plus fécond sera
toujours de nous transformer sans
cesse intérieurement ; de nous
engager à être des personnes dont les
paroles entraînent les cœurs des
autres vers le bien, plutôt que d’être
des personnes étourdies qui, voulant
se mêler de tout, blessent leur
prochain par leurs propos.

Une des raisons des commérages –
qui ont leur source dans l’intimité de
la personne – est la tentation de



vouloir s’ériger en juges de tout ce
qui nous entoure[12]. Une telle
attitude est en général liée à la
tendance de vouloir occuper trop de
place dans les projets de Dieu,
comme si la liberté de Dieu ou celle
des autres ne pouvait s’exercer sans
notre accord. Dans ce genre de
jugements critiques désordonnés qui
dégénèrent facilement en
récriminations ou médisances, le
Pape François a détecté « une sombre
joie »[13], quelque chose qui peut
même au départ « sembler agréable
»[14], peut-être parce que cela nous
conduit à adopter une position de
juge qui, en réalité, n’appartient qu’à
Dieu. Cependant, face à cette illusion,
se dresse la simple conviction que la
Providence nous a confié une petite
parcelle de sa vigne où, si nous
mettons en œuvre nos talents, nous
serons heureux et féconds. La vigne
tout entière ne relève pas de notre
juridiction et on ne saurait le
désirer ; et nous ne disposons pas de



toute l’information nécessaire pour
faire un procès à tous les vignerons.
Le seul fait d’y songer peut donner à
penser que nous ne sanctifions pas le
présent ni ne faisons fructifier nos
talents : le temps que nous passons à
critiquer est volé à ceux qui en ont
vraiment besoin ; ce sont, en fin de
compte, autant d’énergies que le
diable nous ôte. C’est tout
simplement un piège pour ne pas
faire le bien que Dieu a préparé pour
nous.

Les saints qui ont connu des
circonstances où ils n’étaient pas
d’accord avec les évènements, y
compris à l’intérieur de l’Eglise, ont
su pourtant déceler quand et
comment Dieu agissait sans pour
autant brusquer les choses par leurs
discours. Saint Josémaria,
réfléchissant dans une note de
l’année 1933 à la formation des
premières personnes qui
rejoindraient l’Opus Dei, écrivait : «



Tu te plains ? Alors tu perds l’esprit
de l’œuvre, et si tu n’apprends pas à
te taire, toute parole est un pas qui te
rapproche de la porte de sortie »[15].
Cela ne veut pas dire qu’il faut
toujours être d’accord avec tout le
monde, mais qu’il faut se disposer à
entrer dans la logique divine, en
sachant canaliser les désaccords vers
le moment et le lieu opportuns où ils
pourront porter leurs fruits.

Se réjouir du bien pour les autres

Autre origine du roncier de la
médisance : l’envie. De fait, saint
Thomas d’Aquin considère que la
jalousie est « la fille aînée » de cette
espèce de «tristesse devant le bien
d’autrui»[16]. La première tentation
que nous rapporte le Livre de la
Genèse est précisément celle du
serpent qui, par envie envers les
hommes et haine envers Dieu, veut
les éloigner l’un de l’autre. Le démon
trompe nos premiers parents en



murmurant avec eux contre le
Créateur : « Pas du tout ! Vous ne
mourrez pas ! Mais Dieu sait que…
» (Gn 3, 4-5). Encore une fois, c’est la
tentation d’en savoir plus que Dieu,
d’envahir son temps et son espace.
Le Livre de la Sagesse aussi nous dit
que « Dieu a créé l’homme pour
l’incorruptibilité, il a fait de lui une
image de sa propre identité. C’est par
la jalousie du diable que la mort est
entrée dans le monde » (Sg 2, 23-24).
L’évangéliste St Marc, enfin, rapporte
que Jésus fut livré par envie (cf. Mc
15, 10). Tristesse et envie face au bien
des autres peuvent conduire à saper,
à abattre la réputation de ceux qui
nous entourent.

Une des portes par laquelle l’envie se
fraie souvent un chemin consiste à
nous comparer sans cesse avec les
autres. Cette attitude, en fait,
déforme la réalité qui veut que nous
soyons tous différents et que l’on
peut difficilement s’attendre à



bénéficier du même traitement dans
la vie. Dieu lui-même n’a pas donné à
tous la même chose : il nous connaît
mieux que personne et répartit ses
dons de façon différente. Il est
fondamental pour la vie en société
d’apprendre à se contenter de l’idée
que tout le monde a droit à un
traitement différent, à la façon dont
une mère traite ses enfants selon
leurs besoins et ne distribue pas tout
dans les mêmes proportions. Dans
tout cela, il y a un bon chemin pour
éviter les poussées d’envie, c’est
d’apprendre à se réjouir du bien
d’autrui. Cela peut s’avérer facile, et
même instinctif, avec les personnes
que nous aimons le plus, avec le
cercle de nos intimes ; mais il n’en est
pas de même quand ce cercle
commence à s’élargir. De petits
renoncements faits au profit des
autres sont une bonne école pour
vaincre les tentations de l’envie,
surtout dans les domaines où sont en
jeu le prestige et la réputation. « 



Soyez joyeux avec ceux qui sont dans
la joie » (Rm 12, 15), recommande
Saint Paul aux Romains.

* * *

Le huitième commandement protège
notre jardin intérieur de
l’envahissement sauvage des ronces
et des épines, pour que notre cœur
puisse donner les fruits que Dieu
attend de lui. « Dieu veut que notre
entendement soit empreint de
simplicité, que nous ne portions pas
de jugement précipité, que nous
n’ayons pas de préjugé défavorable,
(…) que nous appréciions les travaux
de nos frères, que nous leur
facilitions la vie, que nous disions
toujours du bien d’eux et passions
outre à leurs fautes en ce qui nous
concerne (…). Rends-toi compte, mon
frère, que la vie du prochain est pour
toi comme un arbre intouchable[17]
(…). Que tous, dans ta bouche, soient
vertueux et honnêtes et que tout le



monde croie sur tes dires qu’il n’est
personne de mauvais »[18]. Si nous
voulons vivre selon la vérité, nous
serons amenés à veiller sur la source
de nos jugements, afin de tenir
toujours des propos chrétiens qui
confortent les autres et non les
rabaissent ; des propos qui
n’assombrissent pas le monde mais
l’illuminent.

[1] Pape François, Homélie,
16/02/2014

[2] Mgr F. Ocáriz, A la lumière de
l’Evangile, “La médisance banalisée”.

[3] Notes intimes, n° 389, 14-XI-1931.
Cité dans Camino, edición crítico-
histórica, Pedro Rodríguez, Rialp,
Madrid, 2004, p. 607.

[4] Notes intimes, n° 399, 18-XI-1931,
Cité dans ibid.



[5] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2477.

[6] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2488.

[7] Ibid., n° 2489.

[8] Cf. Saint Josémaria, notes d’une
réunion familiale, 19-II-1975

[9] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n° 2478.

[10] Pape François, lettre apostolique 
Patris corde, n° 2.

[11] Frère Luis de Granada, 
Compendio de doctrina cristiana, part
II, c. IX.

[12] St Thomas d’Aquin dit que
prétendre posséder ce que l’on ne
possède pas relève de l’orgueil. Cf. 
Somme théologique, II-II, c. 162, a. 4,
resp.



[13] Pape François, Homélie, 27-
III-2013

[14] Pape François, Homélie, 16-
II-2014

[15] Notes intimes, n° 953, 19-
III-1933. Cité dans Camino, edición
crítico-histórica, Pedro Rodríguez,
Rialp, Madrid, 2004, p. 613. Ce point
est à l’origine du point 453 de 
Chemin.

[16] Cf. St Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, c. 36, a. 1, resp y a.
4, obj. 3

[17] Allusion à l’arbre de la
connaissance du bien et du mal. Cf.
Gn 2, 17.

[18] Frère Luis de Granada, 
Compendio de doctrina cristiana, part
II, c. IX.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/les-mots-viennent-
du-coeur/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/les-mots-viennent-du-coeur/
https://opusdei.org/fr/article/les-mots-viennent-du-coeur/
https://opusdei.org/fr/article/les-mots-viennent-du-coeur/

	Les mots viennent du cœur

