
opusdei.org

Les fidèles laïcs face
à la nouvelle
évangélisation

La nouvelle évangélisation,
mission de l’Église elle-même,
est la tâche de tous, laïcs ou
ministres sacrés. Chacun la
mène à bien en accord avec sa
fonction propre, mais
confirmant toujours sa parole
avec le témoignage d’une vie
chrétienne cohérente.

19/07/2021



Sous l’impulsion de Jean-Paul II et de
Benoît XVI, la nouvelle
évangélisation nous renvoie à la
mission même de l’Église dont le
cœur est justement la traditio
Evangelii, la transmission de
l’Évangile. Comprenant « l’Évangile »
non seulement comme contenu
noétique mais dans le sens plénier
que lui donne saint Paul, « une force
divine pour le salut de tout croyant »
(Ro 1,16). La nouvelle évangélisation
de pays et d’ambiances déjà
évangélisés dans les premiers temps,
mais en grande partie sécularisés,
présente des exigences particulières
qui s’inscrivent forcément dans la
permanente mission de salut de
l’Eglise. La réalité complexe que nous
vivons demande en même temps de
nouvelles approches pastorales –
apostoliques en général – qui soient
en accord avec les défis de la
modernité et de la post modernité.



La participation des laïcs à
l’évangélisation

L’une des dimensions du sacerdoce
royal des fidèles, auquel fait allusion
saint Pierre (cf. 1 Pt 2,4-10), est la
fonction prophétique : « …pour
proclamer les hauts faits de celui qui
vous a appelés des ténèbres à son
admirable lumière » (ibid.).
Annoncer l’Évangile c’est le
transmettre. La participation des
laïcs à la mission de l’Église ne
signifie ni tout d’abord ni
principalement qu’ils doivent
collaborer, même si cela est possible
et parfois opportun, aux fonctions
des ministres sacrés, lesquels
d’ailleurs n’embrassent pas la totalité
de la mission, étant donné qu’eux
aussi y prennent part. Autant sur les
uns que sur les autres reposent le
poids et l’honneur de toute la
mission de l’Église, la traditio
Evangelii, mais chacun prend en



charge une partie selon sa propre
fonction ecclésiale.

La particulière participation des laïcs
à l’évangélisation a été ainsi
exprimée par le Concile Vatican II
dans Lumen gentium, 35: « Le Christ,
grand prophète, qui par le
témoignage de sa vie et la puissance
de sa parole a proclamé le royaume
du Père, accomplit sa fonction
prophétique jusqu’à la pleine
manifestation de la gloire, non
seulement par la hiérarchie qui
enseigne en son nom et avec son
pouvoir, mais aussi par les laïcs dont
il fait pour cela également des
témoins en les pourvoyant du sens
de la foi et de la grâce de la parole,
afin que brille dans la vie
quotidienne, familiale et sociale, la
force de l’Évangile ». La capacité et la
responsabilité d’évangéliser des
fidèles laïcs – munus propheticum –
ne provient pas d’un mandat donné
par la Hiérarchie mais directement



de Jésus-Christ, à travers le Baptême
et la Confirmation.

Le sens de la foi – sensus fidei –,
directement à l’origine de l’exercice
de la fonction prophétique des
fidèles laïcs selon la Lumen gentium,
est la capacité que la foi théologale et
les dons du Saint Esprit donnent au
croyant pour acquiescer aux vérités
révélées, pour discerner aisément ce
qui est en accord ou pas avec la
révélation, pour en comprendre les
conséquences les plus profondes -
non pas par la réflexion théologique
mais de façon spontanée, comme une
sorte de connaturalité – et pour
accorder sa vie avec la foi. L’origine
de la fonction prophétique des laïcs
sur le sensus fidei, manifeste
également qu’elle n’est pas une
participation dans la mission de
magistère propre à la Hiérarchie de
l’Église, mais une participation
directe de la virtus prophétique de
Jésus-Christ, tout en se déployant «



sous la conduite du magistère sacré
» (Lumen gentium, 12).

La « grâce de la parole », dont parle
également Lumen gentium, ne fait
pas seulement ni principalement
allusion à la « grâce » d’un mot
sympathique, humainement
convainquant, mais surtout à
l’assistance du Saint Esprit : sans
accorder une autorité officielle aux
paroles d’évangélisation des laïcs, Il
en fait le canal de la Parole de Dieu
et, partant, aptes non seulement à
transmettre des notions mais aussi
fortement efficaces au service de la
foi qui sauve.

La tâche d’évangélisation, dans sa
dépendance radicale de la foi et de
l’assistance du Saint Esprit, renvoie
au service indispensable que seuls
les ministres de l’Église peuvent et
doivent rendre aux laïcs, à travers la
prédication - sous ses différentes
formes de la Parole de Dieu avec



l’autorité du Christ - et la célébration
des sacrements. L’Église, en effet, est
un peuple sacerdotal organiquement
structuré qui réalise sa mission dans
le monde à travers diverses
fonctions, dépendantes les unes des
autres.

Dans la vie quotidienne familiale
et sociale

C’est dans le cadre de la vie
ordinaire, tel que nous l’avons déjà
lu dans la Lumen gentium, que les
fidèles laïcs exercent leur fonction
propre d’évangélisation. Il en est
forcément ainsi parce que, comme le
disait saint Josémaria Escriva,
précurseur de Vatican II pour la
doctrine du laïcat aux dires de Jean-
Paul II, « la participation spécifique
du laïc à la mission de l’Église
consiste justement dans la
sanctification ab intra – de manière
immédiate et directe – des réalités



séculières, de l’ordre temporel, du
monde » (Entretiens, 9).

La fonction prophétique des laïcs,
comme celle de leurs pasteurs, est la
participation dans le munus
propheticum Christi, et le Christ
manifeste Dieu et la Révélation de
Dieu non seulement avec ses paroles
mais aussi avec toutes ses œuvres. Ce
n’est donc pas seulement pour une
raison d’efficacité humaine que
l’évangélisation doit être faite par le
témoignage de la propre vie et par la
parole; celle des laïcs possède ses
caractéristiques propres, et une
efficacité toute spéciale, dans le fait
de se réaliser à l’intérieur des
affaires séculières.

Dans la vie ordinaire, remplie de
relations familiales, professionnelles
et sociales, les fidèles laïcs peuvent
accompagner de manières très
diverses le témoignage de leur vie
avec la parole annonciatrice de



l’Évangile; c’est ainsi qu’ils
contribuent, chacun dans la mesure
de ses possibilités, à faire pénétrer
l’esprit du Christ dans les institutions
sociales et professionnelles, dans les
moyens de communication, etc. Il est
particulièrement important que la
transmission de l’Évangile se fasse de
personne à personne, dans un
dialogue d’amitié sincère, tel le
levain dans la pâte, « à la manière
d’un ferment » (Apostolicam
actuositatem, 2).

Cette façon de transmettre l’Évangile
comporte, en outre, une particulière
efficacité parce qu’elle manifeste un
aspect anthropologique important: le
dialogue interpersonnel qui cherche
à transmettre les bienfaits reçus. Ce
dialogue apostolique apparaît de
façon naturelle lorsque l’amitié est
sincère. Il ne s’agit pas de
l’instrumentaliser, mais de faire
participer nos amis du bonheur
d’avoir la foi dans le Christ. C’est ce



que nous rappelait l’homélie de
Benoît XVI lors de l’intronisation
solennelle de son pontificat: « Il n’y a
rien de plus beau que d’être rejoints,
surpris par l’Évangile, par le Christ. Il
n’y a rien de plus beau que de le
connaître et de communiquer aux
autres l’amitié avec lui » (24 avril
2005).

Transmettre l’Évangile demande
toujours – plus encore dans le
dialogue interpersonnel – de
respecter l’intimité et la liberté
d’autrui, ce qui est une exigence de
justice et de charité. Prétendre, au
contraire, imposer ses propres vues
en usant de tromperie ou de violence
est, de toute évidence, contraire à
l’esprit de l’Évangile. Ce genre de
prosélytisme peu respectueux de la
liberté est totalement inacceptable.
Le prosélytisme, en revanche, dans
son sens propre des origines est non
seulement quelque chose de bon,
mais il est même un devoir



nécessaire de la mission
d’évangélisation que Jésus-Christ a
confiée à ses disciples; qui plus est, ce
mot a fait et fait toujours allusion
dans la sphère chrétienne à l’activité
missionnaire. Et même dans le
contexte civil, juridique et politique,
le mot prosélytisme est accepté
comme faisant intrinsèquement
partie de la liberté religieuse.

Le défi des sociétés
déchristianisées

La nouvelle évangélisation connaît
de graves défis, complexes et variés,
dans les pays de vieille tradition
chrétienne, le plus fort étant
l’indifférence religieuse et la
diffusion de l’athéisme dans ses
diverses manifestations théoriques :
elles font des ravages sur la foi de
nombreux baptisés, les conduisant
au moins à effacer de leurs vies le
sens de l’existence de Dieu. Il y a
diverses façons d’y faire face, mais il



est toujours capital que chacun
comprenne et montre que l’Évangile
n’est pas tout d’abord ni seulement
un ensemble de vérités et de normes
morales, il n’est pas juste un système
de pensée et de conduite : avant tout
et surtout, l’Évangile est le Christ lui-
même.

L’intelligence humaine peut seule,
bien qu’avec difficulté, arriver à
connaitre l’existence de Dieu, grande
question philosophique à laquelle il
convient parfois de faire face dans la
nouvelle évangélisation.Le plus
important, cependant, est de faire
connaitre Jésus-Christ mort et
ressuscité, en faisant voir la vérité
historique de sa Résurrection –
s’adaptant dans chaque cas au
meilleur degré d’acceptation de la
personne – ce qui constitue la «
démonstration » la plus décisive de
l’existence de Dieu. Il est inutile de
prétendre maintenant détailler
d’autres défis, théoriques et



pratiques, qui se présentent à toute
l’Église, pas seulement aux laïcs, dans
la nouvelle évangélisation. Il y en a
un, cependant, qui est capital: la
mentalité relativiste et ses variantes.
Il vaut mieux commencer toujours
dans la tâche d’évangélisation par
des questions que l’on partage
comme point de départ d’un dialogue
sincère. Prenons l’exemple de la
grande sensibilité à propos des droits
de l’homme : on comprend
facilement que si on ne reconnaît pas
certaines valeurs absolues, et Dieu en
définitive, même le concept de droits
de l’homme n’a pas de sens ; le Droit
lui-même en tant que tel serait
réduit, comme le disait Karl Marx, à «
un appareil décoratif du pouvoir ».

Il faut avoir une solide formation
doctrinale pour faire face à tous ces
défis, mais ça ne suffit pas.
L’évangélisation, d’une façon
générale l’apostolat personnel, a
besoin que la parole et le dialogue



soient accompagnés par le
témoignage d’une vie chrétienne
cohérente. Il faut pour cela, outre le
Baptême et la Confirmation comme
fondement et force, une intense vie
sacramentelle – Eucharistie et
Pénitence – et l’exercice de la prière,
indispensables pour s’identifier
personnellement avec le Christ, de
sorte que soit éveillée chez les laïcs
leur propre responsabilité
apostolique: qu’ils soient conscients,
comme l’a écrit récemment Benoît
XVI, que « Caritas Christi urget nos
(2Co 5, 14) : c’est l’amour du Christ
qui remplit nos cœurs et nous pousse
à évangéliser. Aujourd’hui comme
hier, Il nous envoie sur les chemins
du monde pour proclamer son
évangile à tous les peuples de la terre
» (cf. Mt 28, 19) » (Porta fidei, 7).

Mgr. Fernando Ocáriz, Prélat de
l’Opus Dei



« Source originale: Article publié en
avril 2012 dans Palabra. Mgr
Fernando Ocariz, auteur de cet
article, était alors vicaire général de
l’Opus Dei »

Mgr. Fernando Ocáriz // Palabra

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/les-fideles-laics-
face-a-la-nouvelle-evangelisation/

(18/01/2026)

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/120401-palabra-losfieleslaicos1.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/120401-palabra-losfieleslaicos1.pdf
https://opusdei.org/fr/article/les-fideles-laics-face-a-la-nouvelle-evangelisation/
https://opusdei.org/fr/article/les-fideles-laics-face-a-la-nouvelle-evangelisation/
https://opusdei.org/fr/article/les-fideles-laics-face-a-la-nouvelle-evangelisation/

	Les fidèles laïcs face à la nouvelle évangélisation

