
opusdei.org

Thème 32 - Les
deuxième et
troisième
commandements

- Le deuxième commandement
de la Loi de Dieu prescrit de
respecter le Nom du Seigneur ; -
Le troisième, de sanctifier les
fêtes.

09/01/2014

32.

Les deuxième et troisième
commandements



1. Le deuxième commandement

Le deuxième commandement de la
Loi de Dieu s'énonce : « Tu ne
prononceras en vain le nom de Dieu
». Ce commandement « prescrit de
respecter le nom du Seigneur
» (Catéchisme, 2142) et commande de
l'honorer. Il ne faut le prononcer «
que pour le bénir, le louer, et le
glorifier » (Catéchisme, 2143).

1.2 Le nom de Dieu

« Le nom d'une personne exprime
son essence, son identité et le sens de
sa vie. Dieu a un nom. Il n'est pas une
force anonyme » (Catéchisme, 203).
Néanmoins, Dieu ne peut être
enfermé dans des concepts humains.
Il n'y a aucune idée capable de le
représenter, ni de nom à même
d'exprimer de façon exhaustive
l'essence divine. Dieu est « saint », ce
qui veut dire qu'il est absolument
supérieur, qu'il est au-dessus de
toute créature, qu'il est transcendant.



Malgré tout, pour qu'il nous soit
possible de l'invoquer et de nous
adresser personnellement à lui, « Il
s'est révélé progressivement dans
l'Ancien Testament et sous différents
noms à son peuple » (Catéchisme,
204). Le nom qu'il a donné à Moïse
indique que Dieu est l'Être par
essence. « Dieu dit à Moïse : ‘Je suis
celui qui suis’. Et il a ajouté : ‘Tu
diras ceci aux fils d'Israël : ’’Je
suis’’ (YWHW : ‘Il est’) m'a envoyé
vers vous’... Voilà mon nom pour
toujours » (Ex 3,13-15 ; cf. 
Catéchisme, 213). Par respect pour la
sainteté de Dieu, le peuple d'Israël ne
prononçait pas ce nom, mais lui
substituait le titre de « Seigneur » («
Adonaï » en hébreu, « Kyrios » en
grec) (cf. Catéchisme, 209). Dans
l'Ancien Testament, Dieu porte
encore les noms de « Élohim », mot
qui est le pluriel de majesté, de
plénitude ou de grandeur ; « El-
Saddaï », qui signifie puissant, tout
puissant.



Dans le Nouveau Testament, Dieu fait
connaître le mystère de sa vie intime
trinitaire ; un seul Dieu en trois
personnes : Père, Fils et Saint Esprit.
Jésus-Christ nous apprend à appeler
Dieu « Père » (Mt 6,9) : « Abba », qui
est la façon familière de dire Père en
hébreu (cf. Rm 8,15). Dieu est Père de
Jésus-Christ et notre Père, quoique de
manière différente. Jésus-Christ est le
Fils Unique et nous sommes fils
adoptifs. Mais nous sommes
véritablement fils (cf. 1 Jn 3,1), frères
de Jésus-Christ (Rm 8,29), parce que
l'Esprit Saint a été envoyé à nos
cœurs et que nous participons de la
nature divine (cf. Ga 4,6 ; 2 P 1,4).
Nous sommes fils de Dieu dans le
Christ. En conséquence, nous
pouvons nous tourner vers Dieu en
l'appelant en vérité « Père ». Saint
Josémaria fait ce commentaire : «
Dieu est un père débordant de
tendresse, d'un amour infini.
Appelle-le ‘Père’ souvent dans la
journée et dis-lui, seul à seul, dans



ton cœur, que tu l'aimes, que tu
l'adores, que tu ressens la fierté et la
force d'être son fils[1]. »

1.2 Honorer le nom de Dieu

Avec le Notre Père, nous prions : «
Que ton nom soit sanctifié ». Le mot
de « sanctifier » doit s'entendre ici au
sens de « reconnaître le nom de Dieu
comme saint, employer son nom de
façon sainte » (Catéchisme, 2807).
C'est ce que nous faisons quand nous
adorons Dieu, le louons ou lui
rendons grâce. « Que ton nom soit
sanctifié » est aussi une des
demandes du Notre Père. En
prononçant de tels mots, nous
demandons que son nom soit
sanctifié à travers nous ; en d'autres
termes que, par notre vie, nous lui
rendions gloire et que les autres le
glorifient (cf. Mt 5,16). « Il dépend de
notre vie et de notre prière que son
Nom soit sanctifié parmi les nations
» (Catéchisme, 2814).



Le respect du nom de Dieu appelle
aussi le respect du nom de la Sainte
Vierge Marie, des Saints, et des
réalités saintes où Dieu, d'une façon
ou d'une autre, se trouve présent :
essentiellement l’Eucharistie,
véritable présence parmi les hommes
de Jésus-Christ, deuxième personne
de la Sainte Trinité.

Le deuxième commandement
interdit tout usage inconsidéré du
nom de Dieu (cf. Catéchisme, 2146) et,
particulièrement, du blasphème qui
consiste à « proférer contre Dieu,
intérieurement ou extérieurement,
des paroles de haine, de reproche, de
défi (…). C'est encore blasphémer que
de recourir au nom de Dieu pour
justifier des paroles criminelles,
réduire les peuples en esclavage,
torturer ou tuer. (…) Le blasphème
est en lui-même un péché grave
» (Catéchisme, 2148).



Il est aussi interdit de parjurer (cf. 
Catéchisme, 2150). Jurer c'est prendre
Dieu à témoin de ce que l'on affirme,
par exemple pour donner une
garantie à une promesse, à un
témoignage, pour prouver
l'innocence d'une personne
injustement accusée ou soupçonnée,
ou encore pour mettre fin à une
plainte, à une controverse. Il est des
circonstances où il est licite de jurer,
pourvu qu'on le fasse selon la vérité
et la justice, et si cela est nécessaire,
comme ce peut être le cas lors d'un
jugement ou au moment d'entrer
dans une nouvelle fonction (cf. 
Catéchisme, 2154). Á part cela, le
Seigneur enseigne à ne pas jurer : «
Que votre langage soit ‘Oui? Oui’ ou
‘Non? Non’ » (Mt 5,37 ; cf. Jc 5,12 ; 
Catéchisme, 2153).

1.3 Le nom du chrétien

« L'homme est la seule créature sur
terre que Dieu a voulu pour elle-



même[2]. » Ce n'est pas « quelque
chose », c'est « quelqu'un », une
personne. « Il n'y a que l'homme à
être appelé à participer, par la
connaissance et par l'amour, à la vie
de Dieu. Il a été créé à cette fin et
c'est là la raison fondamentale de sa
dignité » (Catéchisme, 356). Rendu fils
de Dieu par le baptême, il reçoit un
nom qui représente la singularité
absolue qui lui est attachée, devant
Dieu et devant les hommes (cf. 
Catéchisme, 2156 ; 2158). Baptiser se
dit encore « christianiser » ; chrétien,
disciple de Jésus-Christ, est le nom
propre de tout baptisé qui a reçu
l'appel à s'identifier au Seigneur. « Ce
fut à Antioche que les disciples [ceux
qui par l'action de l'Esprit Saint se
convertissaient au nom de Jésus-
Christ] reçurent pour la première
fois le nom de chrétiens » (Ac 11,26).

Dieu appelle chacun de nous par son
nom (cf. 1 S 3, 4-10 ;Is 43,1 ; Jn
10,3 ;Ac 9,4). Il aime chacun



personnellement. Jésus-Christ, nous
dit saint Paul, « m'a aimé et s'est livré
pour moi » (Ga 2,20). Il attend de
chacun de nous une réponse
d'amour : « Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute
ton âme, de tout ton esprit et de
toutes tes forces » (Mc 12,30). Nul ne
peut se substituer à nous pour
donner cette réponse d'amour de
Dieu. Saint Josémaria invite à
méditer « lentement sur cet appel
divin qui remplit l’âme d’inquiétude
et lui apporte en même temps la
douceur du miel : Redemi te, et vocavi
te nomine tuo : meus es tu (Is 43,1) ; je
t’ai racheté et je t’ai appelé par ton
nom : tu es à moi! Ne volons pas à
Dieu ce qui lui appartient. Un Dieu
qui nous a aimés jusqu’au point de
mourir pour nous, qui nous a choisis
de toute éternité, avant la création
du monde, pour que nous soyons
saints en sa présence (cf. Ep 1,4)[3] ».



2. Le troisième commandement du
Décalogue

Le troisième commandement du
Décalogue est de sanctifier les fêtes.
Il commande d'honorer Dieu par des
actes de culte le dimanche et autres
jours de fête.

2.1 Le dimanche ou jour du
Seigneur

La Bible raconte l'œuvre de la
création en « six jours ». À la fin, «
Dieu vit tout ce qu'il avait fait : tout
cela était très bon. (...) Dieu bénit le
septième jour et le sanctifia, parce
que ce jour-là Dieu se reposa de tout
le travail qu'il avait accompli dans la
création » (Gn 1,31 ; 2,3). Dans
l'Ancien Testament, Dieu a établi que
le septième jour de la semaine soit
saint, un jour séparé et différent des
autres. L'homme, appelé à participer
du pouvoir créateur de Dieu en
perfectionnant le monde au moyen
de son travail, doit aussi s'arrêter de



travailler le septième jour, pour le
consacrer au culte divin et au repos.

Avant la venue de Jésus-Christ, le
septième jour était le samedi. Dans le
Nouveau Testament, c'est le
dimanche, le « Dies Domini », le jour
du Seigneur, puisque c'est le jour de
la résurrection du Seigneur. Le
samedi représente le dernier jour de
la Création. Le dimanche représente
le début de la « nouvelle création »
qui a eu lieu avec la résurrection de
Jésus-Christ (cf. Catéchisme, 2174).

2.2 La participation à la sainte
Messe le dimanche

Étant donné que le sacrifice de
l'Eucharistie est « la source et le
sommet de la vie de l'Église[4] », le
dimanche se sanctifie
principalement par la participation à
la sainte Messe. L'Église concrétise le
troisième commandement du
Décalogue par le précepte suivant : «
Le dimanche et les autres fêtes



d'obligation, les fidèles doivent
participer à la Messe » (CIC, can.
1247 ; Catéchisme, 2180). Outre le
dimanche, les principaux jours
d'obligation, dans l’Église latine, sont
(en France) : Noël, l'Ascension,
l'Assomption et la Toussaint (cf. CIC,
can. 1246 ; Catéchisme, 2177). «
Satisfait au précepte de participer à
la Messe, qui assiste à la Messe
célébrée selon le rite catholique le
jour de fête lui-même ou le soir du
jour précédent (CIC, can. 1248, §1)
» (Catéchisme, 2181).

« Les fidèles sont obligés de
participer à l’Eucharistie les jours de
précepte, à moins d’en être excusés
pour une raison sérieuse (par
exemple la maladie, le soin des
nourrissons) ou dispensés par leur
pasteur propre (cf. CIC, can. 1245).
Ceux qui délibérément manquent à
cette obligation commettent un
péché grave » (Catéchisme, 2181).



2.3 Le dimanche, jour de repos

« De même que Dieu ‘chôma le
septième jour après tout le travail
qu'il avait fait’ (Gn 2,2), la vie de
l'homme suit une alternance de
travail et de repos. L'institution du
Jour du Seigneur contribue à ce que
tous profitent du temps de repos qui
leur permette de cultiver leur vie de
famille, culturelle, sociale et
religieuse » (Catéchisme, 2184). « Le
dimanche et les autres jours de fête
de précepte, les fidèles (….)
s'abstiendront de ces travaux et de
ces affaires qui empêchent le culte
dû à Dieu, la joie propre au jour du
Seigneur ou la détente convenable de
l'esprit et du corps » (CIC, can. 1247).
Il s'agit là d'une obligation grave,
comme celle du précepte de
sanctifier les fêtes. Toutefois, le repos
dominical peut ne pas être une
obligation, lorsque se présente un
devoir supérieur, de justice ou de
charité.



« Dans le respect de la liberté
religieuse et du bien commun de
tous, les chrétiens doivent s'efforcer
d'obtenir la reconnaissance des
dimanches et jours de fête de l'Église
en tant que jours fériés légaux. Ils
doivent donner à tous un exemple
public de prière, de respect et de joie,
et défendre leurs traditions comme
une contribution précieuse à la vie
spirituelle de la société humaine
» (Catéchisme, 2188). « Chaque
chrétien doit éviter d'imposer sans
nécessité à autrui ce qui lui
empêcherait d'observer le jour du
Seigneur » (Catéchisme, 2187).

2.4 Le culte public et le droit civil à
la liberté religieuse

A l'heure présente, on trouve assez
fréquemment dans certains pays une
mentalité « laïciste » qui considère
que la religion est une affaire privée
qui ne doit pas avoir de
manifestations publiques ni sociales.



Au contraire, la doctrine chrétienne
enseigne que l'homme doit « pouvoir
professer librement la religion en
public et en privé[5] ». En effet, la loi
morale naturelle, inscrite dans le
cœur de l'homme, prescrit de «
rendre à Dieu un culte extérieur,
visible, public[6] » (cf. Catéchisme,
2176). Certes, le culte rendu à Dieu
est avant tout un acte intérieur ; mais
il lui faut pouvoir se manifester
extérieurement, puisqu’il est «
nécessaire à l'esprit humain de se
servir de choses matérielles comme
signes qui l'aident et le stimulent à
faire ces actes spirituels qui
l'unissent à Dieu »[7].

Non seulement il faut pouvoir
professer sa religion extérieurement,
mais encore socialement, c'est à dire
avec d'autres, parce que « la nature
sociale de l’homme requiert elle-
même (…) qu’il professe sa religion
sous une forme communautaire[8] ».
La dimension sociale de l'homme



réclame que le culte puisse
s'exprimer socialement. « C’est donc
faire injure à la personne humaine et
à l’ordre même établi par Dieu pour
les êtres humains que de refuser à
l’homme le libre exercice de la
religion dans la société, dès lors que
l’ordre public juste est
sauvegardé[9]. »

Le droit à la liberté en matière
religieuse signifie que la société et
l'État ne peuvent empêcher personne
d'agir dans ce domaine selon ce qui
lui dicte sa conscience, tant en privé
qu'en public, pourvu que soient
respectées les limites justes qui
découlent des exigences du bien
commun, comme l'ordre public ou la
moralité publique[10] (cf. 
Catéchisme, 2109). Toute personne
est obligée en conscience de chercher
la vraie religion et d'y adhérer. Dans
cette recherche, elle doit pouvoir
recevoir l'aide des autres. Qui plus
est, les fidèles chrétiens ont le devoir



de prêter cette aide par l'apostolat.
Mais nul ne doit être contraint ni
empêché. L'adhésion à la foi comme
la pratique doivent toujours être
libres (cf. Catéchisme, 2104-2106).

« Voilà ton devoir de citoyen
chrétien : contribuer à ce que
l'amour et la liberté du Christ
président toutes les manifestations
de la vie moderne : la culture et
l'économie, le travail et le repos, la
vie de famille et la vie en société[11].
»

Javier López

Bibliographie de base

Deuxième commandement : 
Catéchisme de l'Église catholique,
203-213 ; 2142-2195.

Troisième commandement : 
Catéchisme de l'Église catholique,
2168-2188 ; Jean-Paul II, Lettre



Apostolique Dies Domini, 31 mai
1998.

Benoît XVI-Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, chapitre 5, §2.

Lecture recommandée

Saint Josémaria, Homélie « L’amitié
avec Dieu », dans Amis de Dieu,
142-153.

[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
150.

[2] Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et spes, 24.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
312.

[4] Concile Vatican II, Constitution 
Sacrosanctum Concilium, 10.



[5] Concile Vatican II, Déclaration 
Dignitatis humanae, 15 ; Catéchisme,
2137.

[6] Saint Thomas d'Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 122, a. 4, c.

[7] Saint Thomas d'Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 81, a.7 c.

[8] Concile Vatican II, Déclaration 
Dignitatis humanae, 3.

[9] Ibidem.

[10] Cf Ibidem, 7.

[11] Saint Josémaria, Sillon, 302.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/les-deuxieme-et-
troisieme-commandements/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/les-deuxieme-et-troisieme-commandements/
https://opusdei.org/fr/article/les-deuxieme-et-troisieme-commandements/
https://opusdei.org/fr/article/les-deuxieme-et-troisieme-commandements/

	Thème 32 - Les deuxième et troisième commandements

