
opusdei.org

Le sourire de la
sainteté

Paul Ourliac, éminent
médiéviste décédé à Toulouse
en 1998, a rencontré saint
Josémaria. C’est, en effet, des
mains du Grand Chancellier de
l’Université de Navarre, saint
Josémaria Escriva de Balaguer,
qu’il reçut, en 1972, le doctorat
honoris causa de cette
université. Il lui rend hommage
en nous livrant sa lecture
personnelle de ‘Chemin’.

12/12/2012



Paul Ourliac, éminent médiéviste
décédé à Toulouse en 1998, a
rencontré saint Josémaria. C’est,
en effet, des mains du Grand
Chancellier de l’Université de
Navarre, saint Josémaria Escriva
de Balaguer, qu’il reçut, en 1972, le
doctorat honoris causa de cette
université. Il lui rend hommage en
nous livrant sa lecture personnelle
de Chemin.

Il y avait dans la personne du
fondateur de l’Opus Dei, mgr Escriva,
un rayonnement dont tous ceux qui
ont eu le bonheur de l’approcher et
d’écouter sa parole gardent
pieusement le souvenir. « Ton
apostolat, a-t-il écrit, consiste à
répandre la bonté, la lumière,
l’enthousiasme, la générosité. » Tout
cela était dans son regard, dans son
sourire, dans son accueil. Il y avait
en lui à la fois une grandeur qui
intimidait et une bienveillance qui
aussitôt rassurait. Il mettait en



confiance par son naturel, par sa
simplicité, par sa manière d’entrer
de plein pied dans votre vie, de
s’intéresser à votre famille ou à votre
profession. Un sourire, une phrase,
souvent une citation de l’Évangile
suffisaient à spiritualiser le quotidien
et à lui demander un sens
surnaturel.

Ce ton inimitable, on le retrouvait
dans Chemin, « confidence d’ami, de
frère, de père, pour remuer les
souvenirs, en faire surgir quelque
pensée qui te frappe, pour que ta vie
s’améliore et que tu t’engages dans
les chemins de prière et d’amour et
que tu finisses par avoir l’âme et
l’esprit justes ». Le même ton de
confidence apparaît encore dans 
Sillon que publient en France les
éditions du Laurier. C’est la même
expérience des âmes, le même souci
d’une vie intérieure, la même
ouverture au monde.



Il y a cinquante ans, ce message
pouvait paraître révolutionnaire : il
était simplement prophétique. Il
pressentait le changement de société
et préparait, avant le Concile, la
transformation de l’Église. Aux
futurs historiens, Sillon apparaîtra
sans doute comme le meilleur
document qui puisse exprimer
l’attitude actuelle du chrétien dans la
cité et les formes modernes de la
piété.

Le chrétien vit et travaille dans le
siècle, « sans pactiser avec la
médiocrité », mais en « pénétrant
d’un pas sûr dans tous les milieux
» (n° 416). « Dieu l’appelle à agir
comme porteur d’humanité,
propagateur d’une nouveauté
éternelle. (n° 419) » Il ne refuse de la
société moderne que ce qui est pour
lui inacceptable. Il peut ne pas être
d’accord avec les autres, mais sans
cesser d’être « charitable » pour ne
pas « se rendre antipathique » (n°



429). Le chrétien a le souci de «
renouveler les doctrines
caractéristiques de la pensée
traditionnelle en matière de
philosophie et d’interprétation de
l’histoire » ; il doit prêter une «
attention vigilante aux orientations
de la science et de la pensée
contemporaine », enfin avoir « une
attitude positive et ouverte face à la
transformation actuelle des
structures sociales ou des formes de
vie « ( n° 428). Il ne peut y « avoir
opposition entre le fait d’être bon
catholique et celui de servir
fidèlement la société civile ». Tout
comme « il n’y a pas de raison pour
que l’Église et l’État entrent en conflit
dans l’exercice légitime de leur
autorité respective « (n° 301). S’il doit
« s’occuper des choses de la terre, le
chrétien doit être aussi tout à Dieu »
(n° 295), accepter toutes ses
obligations de citoyen, mais réclamer
ensuite ses droits pour les mettre au
service de l’Église et de la société »



(n° 300). Une « subtile persécution
condamne l’Église à mourir
d’inanition ». On la relègue hors de la
vie publique, on l’empêche
d’intervenir dans l’éducation, dans la
culture, dans la vie familiale. Or ces
droits appartiennent à Dieu et c’est à
nous, les catholiques, qu’il les a
confiés pour que nous les exercions
». Il ne s’agit pas pour autant de
réformer n’importe comment ; il faut
toujours « comprendre la volonté des
autres « (n° 313) mais « vivifier son
milieu » (n° 320).

Longuement un modèle de vie est
proposé : le chrétien doit être
généreux, humble, courageux,
naturel — cela pour prêcher
l’exemple. Les « enfants de Dieu
doivent rayonner par leurs vertus,
comme une lampe dans l’obscurité
» (n° 318). Une société qui s’éloigne
de la foi et de la morale chrétienne
requiert une nouvelle façon de vivre.
Il existe un héroïsme du quotidien



(n° 529), chaque profession, chaque
tâche bien faite peuvent conduire à
la sainteté. C’est dans la simplicité du
travail ordinaire, dans les détails
monotones de chaque jour que l’on
découvre que travailler c’est aimer et
aussi prier : « entre la prière et le
travail, il ne doit pas y avoir de
solution de continuité » (n° 471).

Qu’on ne s’y trompe pas cependant,
les chrétiens ne doivent pas se
résigner à n’être que de pauvres
hommes qui pensent que, tels qu’ils
sont, Dieu saura bien les sanctifier
sans exiger l’impossible : à la
pratique des vertus humaines, ils
doivent ajouter celle des vertus
spirituelles ; ils doivent surtout aimer
l’Église, le pape, obéir au Saint-Siège
(n° 353), ne jamais céder sur la
doctrine (n° 358).

Vivre c’est aimer

Le ton est moderne et répond à
l’attente de nombreux chrétiens



d’aujourd’hui. Le fond appartient à
la plus vénérable tradition de
l’Église. Un rapprochement s’impose
en tout cas avec l’Introduction à la vie
dévote et avec le Traité de l’amour de
Dieu. Le style de saint François de
Sales a vieilli, mais la pensée n’a rien
perdu de son actualité. Elle fait sortir
la spiritualité du cloître pour en faire
une exigence de tous les chrétiens.
Là grande vérité qui éclaire toutes les
autres est que Dieu est amour ! «
Pour un chrétien, vivre c’est aimer. »
Chaque baptisé, clerc ou laïc, est
appelé à la même sainteté. « C’est
une erreur, même une hérésie, de
vouloir bannir la vie dévote de la
compagnie des soldats, de la
boutique des artisans, de la cour des
princes, du ménage des gens mariés.
Où que nous soyons, nous pouvons et
devons aspirer à la vie parfaite. » La
sainteté ne consiste pas en des
actions spectaculaires ou dans un
genre de vie particulier, mais dans la
perfection de la charité. Saint



François de Sales était épris de
justice sociale. La Sainte Maison qu’il
voulut fonder à Thonon devait être à
la fois une école professionnelle où
l’on apprendrait les « métiers
mécaniques », un séminaire et une «
petite université ». Faut-il rappeler
que Léon XIII proclama, en 1887,
François de Sales docteur de l’Église
et qu’une bulle de Pie XI de 1923 l’a
désigné comme patron des
journalistes ?

Saint François de Sales vivait à une
époque qui ressemble à la nôtre, où
la foi et l’Église elle-même paraissent
en péril. C’est en méditant sans cesse
sur le mystère du Christ qu’il
parvient à cet optimisme chrétien
qui lui vaudra la longue hostilité des
jansénistes.

On ne peut trouver dans Chemin ou
dans Sillon aucune influence directe
de ses livres, mais, par le même
recours à l’Évangile, mgr Escriva



rejoint Saint François de Sales dans
ce qu’il appelle sa « découverte » :
quand « l’atmosphère de la société »
change, les chrétiens doivent adopter
une « nouvelle façon de vivre et de
propager la vérité de l’Évangile » (n°
318).

Dans toutes les crises de l’Église,
apparaissent des hommes
providentiels qui débordent leur
temps et qui, alors que les ruines
paraissent s’accumuler, font fleurir
dans l’Église, comme le disait Jean
XXIII, un printemps nouveau.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-sourire-de-la-
saintete/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-sourire-de-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/le-sourire-de-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/le-sourire-de-la-saintete/

	Le sourire de la sainteté

