
opusdei.org

Le réalisme humain
de la sainteté

12/12/2012

"Au cours du 20ème siècle, nous
avons assisté à la clarification du rôle
du chrétien courant au sein de
l'Eglise." Selon Navarro Valls, dans
un article publié dans l'Osservatore
Romano, l'apport de Josémaria
Escriva à cette nouvelle prise de
conscience a été considérable depuis
qu'il a fondé l'Opus Dei en 1928: "Il
nous fait voir -dit-il- que le saint
n'évolue pas dans un monde
d'ombres et d'apparences, mais
plutôt dans notre monde qui est



composé de réalités humaines et
concrètes; un monde dans lequel se
trouve "quelque chose de divin",
attendant que l'homme sache le
découvrir."

Aujourd’hui, le terme sainteté est un
mot énigmatique. Cela est, en partie,
la conséquence de la crise des
modèles qui caractérise notre
culture. Le héros n’est plus reconnu
que dans la littérature et le saint est
relégué dans la pénombre
inoffensive des temples. Dans la vie,
c’est-à-dire, dans notre réalité
immédiate, tous deux ne vivent que
comme des ombres irréelles, des
archétypes plus proches du mythe
que d’un modèle dont on peut
apprendre ou que l’on doit imiter.

La notion de sainteté, telle que nous
l’entendons habituellement, nous est
probablement parvenue tout d’abord
à travers les arts plastiques: - dans
l’iconographie et l’imagerie



religieuse - ; et en second lieu, à
travers la littérature hagiographique
et apologétique. En réalité, aucun de
ces arts, me semble-t-il, ne fait
honneur à ce que fut la vie des
saints.

Le saint – la sainte – qui figure dans
la grande partie de l’iconographie et
de l’imagerie catholique répond
avant tout – et cela paraît logique –
aux critères du symbolisme
plastique, qui essaie de représenter
le personnage dans un moment
paradigmatique de son existence.
L’art – et surtout l’art baroque – fait
abstraction de l’habituel, du
quotidien - ce qui occupe justement
la plus grande partie du temps et des
énergies spirituelles d’une personne
-, et se concentre plutôt dans ce qu’il
y a d’épisodique et de grandiose. Cela
est peut-être dû au fait que ce qu’il y
a d’exceptionnel semble offrir plus
de possibilités d’expression artistique
que le quotidien.



De même, le fait qu’être saint soit un
but pour tous les chrétiens n’a pas
été une idée courante dans les écrits
des auteurs spirituels, du moins dans
les dix ou douze derniers siècles.
Moins fréquente encore est, chez ces
auteurs, l’idée selon laquelle les
réalités que nous qualifions
aujourd’hui de "civiles" et qui sont
cataloguées comme "monde" dans les
écrits spirituels – c’est-à-dire tout ce
qui constitue la profession, la famille,
les relations sociales, etc - non
seulement peuvent être la scène de la
sainteté, mais en fait sont aussi le
moyen, l’instrument et la matière de
la sainteté. On avait coutume
d’affirmer que, malgré ces
circonstances humaines, l’idéal
chrétien était possible; par contre, le
fait que ces mêmes circonstances
soient précisément le lieu et
l’occasion de la rencontre avec Dieu,
ces dernières n’étaient, ni même de
loin, prises en considération.



Au cours du 20ème siècle, nous
avons assisté à la clarification du rôle
du chrétien courant dans l’Eglise. Un
élément fondamental de cette œuvre
de clarification est la conscience de
son appel à la plénitude de la vie
chrétienne dans et à partir des
circonstances de sa vie, dans le
contexte de ses activités ordinaires.
Cet élargissement de la théologie du
laïcat est recueillie dans des
documents décisifs du Concile
Vatican II. L’apport de Josémaria
Escriva dans cette prise de
conscience a été immense depuis la
fondation de l’Opus Dei en 1928.

L’image plastique de la sainteté telle
qu’elle a été fréquemment présentée
depuis plusieurs siècles peut nous
faire penser que seules certaines
circonstances exceptionnelles sont
adéquates à la vie du saint.
Cependant, quand nous avons
vraiment connu un saint, quand
notre propre vie a côtoyé la sienne, il



est nécessaire de modifier cette idée
de la sainteté.

Nous devons la changer, parce qu’il
est fort possible que notre concept de
la sainteté ait manqué de réalisme,
de consistance et de proportion. En
contemplant ces images, nous avons
peut-être cherché des signes de
l’extraordinaire et, en les trouvant,
peut-être il nous a semblé que la
sainteté prenait racines dans ce qui
était complètement différent de
l’ordre naturel. Du fait que la
sainteté ait quelque chose à voir avec
Dieu, nous avons tiré la conséquence
qu’en définitive, elle n’a rien à voir
avec la réalité matérielle et avec ce
qui est humain.

Par contre, Josémaria Escriva nous
fait voir que le saint n’évolue pas
dans un monde d’ombres et
d’apparences, mais plutôt dans notre
monde de réalités humaines et
concrètes dans lequel se trouve déjà



"quelque chose de divin", attendant
que l’homme sache le découvrir. Ce
monde réel est précisément la
matière qui s’offre au chrétien pour
être saint. Cette même matière est
celle que chacun de nous doit
affronter jour après jour dans sa
propre existence et qui peut, par
conséquent, être remplie de la
transcendance divine à tout instant.

Joaquín Navarro Valls

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/le-realisme-

humain-de-la-saintete/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-realisme-humain-de-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/le-realisme-humain-de-la-saintete/
https://opusdei.org/fr/article/le-realisme-humain-de-la-saintete/

	Le réalisme humain de la sainteté

