
opusdei.org

Le Pape rencontre
les jeunes à
Marienfeld

Nous mettons à votre
disposition le discours du Pape
devant 800.000 jeunes, le
samedi 20 août, au cours de la
veillée sur le terrain de
Marienfeld

23/08/2005

Chers jeunes !

Dans notre pèlerinage avec les
mystérieux Mages d’Orient, nous
sommes arrivés au moment que



saint Mathieu, dans son Évangile,
décrit ainsi: «En entrant dans la
maison (sur laquelle l’étoile s’était
arrêtée), ils virent l’enfant avec
Marie sa mère; et, tombant à genoux,
ils se prosternèrent devant lui» (Mt 2,
11). Le cheminement extérieur de ces
hommes était achevé. Ils étaient
parvenus à leur but. Mais, à ce point,
commence pour eux un nouveau
cheminement, un pèlerinage
intérieur qui change toute leur vie,
parce qu’ils avaient sûrement
imaginé ce Roi nouveau-né d’une
manière différente. Ils s’étaient
précisément arrêtés à Jérusalem
pour recueillir auprès du Roi local
des informations sur le Roi promis
qui venait de naître. Ils savaient que
le monde était désordonné, et c’est
pourquoi leur cœur était inquiet. Ils
étaient certains que Dieu existait et
qu’il était un Dieu juste et
bienveillant. Et peut-être avaient-ils
entendu parler des grandes
prophéties dans lesquelles les



prophètes d’Israël annonçaient un
Roi qui serait en harmonie intime
avec Dieu et qui, en son nom et pour
son compte, rétablirait l’ordre dans
le monde. Pour chercher ce Roi, ils
s’étaient mis en route: au plus
profond d’eux-mêmes, ils étaient à la
recherche du droit, de la justice qui
devait venir de Dieu, et ils voulaient
servir ce Roi, se prosterner à ses
pieds et ainsi contribuer eux-mêmes
au renouveau du monde. Ils
appartenaient à cette sorte de gens
«qui ont faim et soif de la justice» (Mt
5, 6). Une telle faim et une telle soif
les avaient accompagnés dans leur
pèlerinage – ils s’étaient fait pèlerins
à la recherche de la justice qu’ils
attendaient de Dieu, pour pouvoir se
mettre à son service.

Même si les autres personnes, celles
qui étaient restées chez elles, les
considéraient peut-être comme des
utopistes et des rêveurs – ils étaient
au contraire des personnes qui



avaient les pieds sur terre et qui
savaient que, pour changer le
monde, il faut disposer du pouvoir.
C’est pourquoi ils ne pouvaient
chercher l’enfant de la promesse
ailleurs que dans le palais du Roi.
Maintenant, ils se prosternent
cependant devant un enfant de
pauvres gens, et ils en viennent
rapidement à savoir que, fort de son
pouvoir, Hérode – le Roi auprès
duquel ils s’étaient rendus – avait
l’intention de le poursuivre, en sorte
qu’il ne resterait plus à la famille que
la fuite et l’exil. Le nouveau Roi,
devant lequel ils s’étaient prosternés,
était très différent de ce qu’ils
attendaient. Ainsi, ils devaient
apprendre que Dieu est différent de
la façon dont habituellement nous
l’imaginons. C’est ici que commença
leur cheminement intérieur. Il
commença au moment même où ils
se prosternèrent devant l’enfant et
où ils le reconnurent comme le Roi
promis. Mais la joie qu'ils



manifestaient par leurs gestes devait
s'intérioriser.

Ils devaient changer leur idée sur le
pouvoir, sur Dieu et sur l’homme, et,
ce faisant, ils devaient aussi se
changer eux-mêmes. Maintenant, ils
le constataient: le pouvoir de Dieu est
différent du pouvoir des puissants de
ce monde. Le mode d’agir de Dieu est
différent de ce que nous imaginons
et de ce que nous voudrions lui
imposer à lui aussi. Dans ce monde,
Dieu n’entre pas en concurrence
avec les formes terrestres du
pouvoir. Il n’a pas de divisions à
opposer à d’autres divisions. Dieu n’a
pas envoyé à Jésus, au Jardin des
Oliviers, douze légions d’anges pour
l’aider (cf. Mt 26, 53). Au pouvoir
tapageur et pompeux de ce monde, Il
oppose le pouvoir sans défense de
l’amour qui, sur la Croix – et ensuite
continuellement au cours de
l’histoire – succombe et qui
cependant constitue la réalité



nouvelle, divine, qui s’oppose ensuite
à l’injustice et instaure le Règne de
Dieu. Dieu est différent – c’est cela
qu’ils reconnaissent maintenant. Et
cela signifie que, désormais, eux-
mêmes doivent devenir différents, ils
doivent apprendre le style de Dieu.

Ils étaient venus pour se mettre au
service de ce Roi, pour conformer
leur royauté à la sienne. Telle était la
signification de leur geste de
déférence, de leur adoration. Leurs
présents – or, encens et myrrhe –,
dons qui s’offraient à un Roi
considéré comme divin, en faisaient
aussi partie. L’adoration a un
contenu et comporte aussi un don.
Voulant par leur geste d’adoration
reconnaître cet enfant comme leur
Roi, au service duquel ils entendaient
mettre leur pouvoir et leurs
capacités, les hommes provenant
d’Orient suivaient assurément les
traces justes. En le servant et en le
suivant, ils voulaient, avec Lui, servir



la cause de la justice et du bien dans
le monde. Et en cela, ils avaient
raison. Maintenant, ils apprennent
cependant que cela ne peut se
réaliser simplement en donnant des
ordres et du haut d'un trône.
Maintenant, ils apprennent qu'ils
doivent se donner eux-mêmes – un
don moindre que celui-là ne suffit
pas pour ce Roi. Maintenant, ils
apprennent que leur vie doit se
conformer à cette façon divine
d'exercer le pouvoir, à cette façon
d'être de Dieu lui-même. Ils doivent
devenir des hommes de la vérité, du
droit, de la bonté du pardon, de la
miséricorde. Ils ne poseront plus la
question: à quoi cela me sert-il ? Ils
devront au contraire poser la
question: avec quoi est-ce que je sers
la présence de Dieu dans le monde ?
Ils doivent apprendre à se perdre
eux-mêmes et ainsi à se trouver eux-
mêmes. Quittant Jérusalem, ils
doivent demeurer sur les traces du
vrai Roi, à la suite de Jésus.



Chers amis, nous nous demandons ce
que tout cela signifie pour nous. Car
ce que nous venons de dire sur la
nature différente de Dieu, qui doit
orienter notre vie, sonne bien, mais
reste plutôt indéfini et vague. C'est
pourquoi Dieu nous a donné des
exemples. Les Mages venant d'Orient
sont seulement les premiers d'un
long cortège d'hommes et de femmes
qui, dans leur vie, ont constamment
cherché du regard l'étoile de Dieu,
qui ont cherché le Dieu qui est
proche de nous, les êtres humains, et
qui nous indique la route. C'est le
grand cortège des saints – connus ou
inconnus –, par lesquels le Seigneur,
tout au long de l'histoire, a ouvert
devant nous l'Évangile et en a fait
défiler les pages; c'est la même chose
qu'il est en train de faire maintenant.
Dans leur vie, comme dans un grand
livre illustré, se dévoile la richesse de
l'Évangile. Ils sont le sillon lumineux
de Dieu, que Lui-même, au long de
l'histoire, a tracé et trace encore.



Mon vénéré Prédécesseur, le Pape
Jean-Paul II, a béatifié et canonisé
une grande foule de personnes, de
périodes lointaines et récentes. Par
ces figures, il a voulu nous montrer
comment il faut faire pour être
chrétien; comment il faut faire pour
mener sa vie de manière juste – pour
vivre selon le mode de Dieu. Les
bienheureux et les saints ont été des
personnes qui n'ont pas cherché
obstinément leur propre bonheur,
mais qui ont simplement voulu se
donner, parce qu'ils ont été touchés
par la lumière du Christ. Ils nous
montrent ainsi la route pour devenir
heureux, ils nous montrent comment
on réussit à être des personnes
vraiment humaines. Dans les
vicissitudes de l'histoire, ce sont eux
qui ont été les véritables
réformateurs qui, bien souvent, ont
fait sortir l'histoire des vallées
obscures dans lesquelles elle court
toujours le risque de s'enfoncer à
nouveau; ils l'ont illuminée chaque



fois que cela était nécessaire, pour
donner la possibilité d'accepter –
parfois dans la douleur – la parole
prononcée par Dieu au terme de
l'œuvre de la création: «Cela est
bon». Il suffit de penser à des figures
comme saint Benoît, saint François
d'Assise, sainte Thérèse d'Avila, saint
Ignace de Loyola, saint Charles
Borromée, aux fondateurs des
Ordres religieux du dix-neuvième
siècle, qui ont animé et orienté le
mouvement social, ou aux saints de
notre temps – Maximilien Kolbe,
Édith Stein, Mère Teresa, Padre Pio.
En contemplant ces figures, nous
apprenons ce que signifie «adorer»,
et ce que veut dire vivre selon la
mesure de l'Enfant de Bethléem,
selon la mesure de Jésus Christ et de
Dieu lui-même.

Les saints, avons-nous dit, sont les
vrais réformateurs. Je voudrais
maintenant l'exprimer de manière
plus radicale encore: c'est seulement



des saints, c'est seulement de Dieu
que vient la véritable révolution, le
changement décisif du monde. Au
cours du siècle qui vient de s'écouler,
nous avons vécu les révolutions dont
le programme commun était de ne
plus rien attendre de Dieu, mais de
prendre totalement dans ses mains la
cause du monde, pour en
transformer la condition. Et nous
avons vu que, ce faisant, un point de
vue humain et partial était toujours
pris comme la mesure absolue des
orientations. L'absolutisation de ce
qui n'est pas absolu mais relatif
s'appelle totalitarisme. Cela ne libère
pas l'homme, mais lui ôte sa dignité
et le rend esclave. Ce ne sont pas les
idéologies qui sauvent le monde,
mais seulement le fait de se tourner
vers le Dieu vivant, qui est notre
créateur, le garant de notre liberté, le
garant de ce qui est véritablement
bon et vrai. La révolution véritable
consiste uniquement dans le fait de
se tourner vers Dieu, qui est la



mesure de ce qui est juste et qui est,
en même temps, l'amour éternel.
Qu'est-ce qui pourrait bien nous
sauver sinon l'amour ?

Chers amis, permettez-moi d'ajouter
seulement deux brèves pensées.
Ceux qui parlent de Dieu sont
nombreux; au nom de Dieu on
prêche aussi la haine et on exerce la
violence. Il est donc important de
découvrir le vrai visage de Dieu. Les
Mages d'Orient l'ont trouvé quand ils
se sont prosternés devant l'enfant de
Bethléem. «Celui qui m’a vu a vu le
Père», disait Jésus à Philippe (Jn 14,
9). En Jésus Christ, qui, pour nous, a
permis que son cœur soit transpercé,
en Lui, est manifesté le vrai visage de
Dieu. Nous le suivrons avec la grande
foule de ceux qui nous ont précédés.
Alors, nous cheminerons sur le juste
chemin.

Cela veut dire que nous ne nous
construisons pas un Dieu privé, un



Jésus privé, mais que nous croyons
en Jésus et que nous nous
prosternons devant Lui, devant ce
Jésus qui nous est révélé par les
Saintes Écritures et qui, dans la
grande foule des fidèles appelée
Église, se révèle vivant, toujours avec
nous, en même temps toujours
devant nous. On peut beaucoup
critiquer l'Église. Nous le savons, et le
Seigneur lui-même nous l'a dit: elle
est un filet avec de bons et de
mauvais poissons, un champ avec le
bon grain et l'ivraie. Le Pape Jean-
Paul II, qui, dans les nombreux saints
qu'il a proclamés, nous a montré le
vrai visage de l'Église, a aussi
demandé pardon pour ce que, dans
le cours de l'histoire, en raison de
l'action et de la parole d'hommes
d'Église, s'est produit de mal. De cette
manière, il nous a aussi fait voir
notre vraie image et il nous a
exhortés à entrer avec tous nos
défauts et toutes nos faiblesses dans
le cortège des saints, qui a commencé



avec les Mages d'Orient. En
définitive, que l’ivraie existe dans
l'Église est consolant. Ainsi, avec tous
nos défauts, nous pouvons
néanmoins espérer nous trouver
encore à la suite de Jésus, qui a
précisément appelé les pécheurs.
L'Église est comme une famille
humaine, mais elle est aussi, en
même temps, la grande famille de
Dieu, par laquelle Il forme un espace
de communion et d'unité dans tous
les continents, dans toutes les
cultures et dans toutes les nations.
Nous sommes donc heureux
d'appartenir à cette grande famille;
nous sommes heureux d'avoir des
frères et des amis dans le monde
entier. Nous faisons précisément
l'expérience, ici, à Cologne, du fait
qu'il est beau d'appartenir à une
famille vaste comme le monde, qui
comprend le ciel et la terre, le passé,
le présent et l'avenir, et toutes les
parties de la terre. Dans ce grand
rassemblement de pèlerins, nous



marchons avec le Christ, nous
marchons avec l'étoile qui éclaire
l'histoire.

«En entrant dans la maison, ils virent
l’enfant avec Marie sa mère; et,
tombant à genoux, ils se
prosternèrent devant lui» (Mt 2, 11).
Chers amis, il ne s'agit pas d'une
histoire lointaine, survenue il y a très
longtemps. Il s'agit d'une présence.
Ici, dans la sainte hostie, Il est devant
nous et au milieu de nous. Comme en
ce temps-là, il se voile
mystérieusement dans un silence
sacré et, comme en ce temps-là, se
dévoile précisément le vrai visage de
Dieu. Il s'est fait pour nous le grain
de blé tombé en terre, qui meurt et
qui porte du fruit jusqu'à la fin du
monde (cf. Jn 12, 24). Il est présent
comme en ce temps-là à Bethléem. Il
nous invite au pèlerinage intérieur
qui s'appelle adoration. Mettons-
nous maintenant en route pour ce



pèlerinage de l'esprit et demandons-
lui de nous guider. Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-pape-
rencontre-les-jeunes-a-marienfeld/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-pape-rencontre-les-jeunes-a-marienfeld/
https://opusdei.org/fr/article/le-pape-rencontre-les-jeunes-a-marienfeld/
https://opusdei.org/fr/article/le-pape-rencontre-les-jeunes-a-marienfeld/

	Le Pape rencontre les jeunes à Marienfeld

