
opusdei.org

Le normal, discret et
divin

Certains compatriotes de Jésus
doutaient que la puissance de
Dieu puisse se manifester en
quelqu'un «d'aussi normal». Le
Seigneur veut continuer à nous
rencontrer dans un quotidien
tissé des simples normes de
piété que nous essayons de
vivre.

07/04/2021

C'est le sabbat. Jésus est dans la
synagogue de Nazareth. Peut-être
beaucoup de tendres souvenirs



d'enfance et de jeunesse Lui
viennent-ils à l'esprit. Combien de
fois y aura-t-il écouté la parole de
Dieu ! Ses compatriotes, qui le
connaissent depuis longtemps, ont
reçu plusieurs nouvelles des miracles
qu'il a accomplis dans les villes
voisines. Et cela donne lieu à quelque
chose d'étrange : la familiarité avec
Jésus devient un obstacle pour eux. «
D’où lui viennent cette sagesse et ces
miracles ? N’est-il pas le fils du
charpentier ? » (Mt 13,54-55), se
demandent-ils. Ils sont étonnés que
le salut puisse venir de quelqu'un
qu'ils ont vu grandir jour après jour.
Ils ne croient pas que le Messie ait pu
vivre parmi eux d'une manière aussi
discrète et inaperçue.

Comme les compatriotes de Jésus

Les habitants de Nazareth croient
bien connaître Jésus. Ils sont sûrs
que les choses qu'on raconte sur Lui
ne peuvent être vraies. « Sa mère ne



s’appelle-t-elle pas Marie, et ses
frères : Jacques, Joseph, Simon et
Jude ? Et ses sœurs ne sont-elles pas
toutes chez nous ? Alors, d’où lui
vient tout cela ? » (Mt 13,56). Au sein
d'un peuple qui ne fait pas d'image
de Dieu, qui ne prononce même pas
son nom, un de leurs compatriotes
affirme qu'il est le Messie...
Impossible. De plus, ils savent d’où Il
vient, ils connaissent ses parents, ils
connaissent sa maison : « c’était une
famille simple, proche de tous,
normalement intégrée aux gens »[1].
Ils ne s'expliquent pas comment une
personne qui leur ressemble
tellement peut faire des miracles. «
La normalité de Jesus, l'ouvrier
provincial, ne semble revêtir aucun
mystère. Sa provenance le montre
comme quelqu’un d'identique à tous
les autres »[2]. Le fils de Dieu
travaillait avec Joseph dans son
atelier ; « la plus grande partie de sa
vie [a] été consacrée à cette tâche,
dans une existence simple qui ne



suscitait aucune admiration »[3].
Pourquoi la normalité de la vie de
Jésus a-t-elle pu être une raison pour
ne pas croire en sa divinité ?

Bien que cela puisse nous paraître
très lointain, réservé à ceux qui ont
vécu avec le Christ, en réalité nous
sommes trop souvent soupçonneux
de la normalité. Nous sommes attirés
par ce qui est spécial, frappant,
extraordinaire ; nous adorons casser
le rythme. Il arrive souvent que nous
voyions notre capacité
d'émerveillement engourdie : nous
tenons pour acquis que beaucoup de
choses arrivent, nous nous
enfermons dans certaines routines,
oubliant les miracles qui se cachent
derrière la normalité. Sans aller plus
loin, nous nous habituons souvent au
plus grand d'entre eux, à la présence
du Fils de Dieu dans l'Eucharistie.
Mais la même chose peut arriver à
notre rencontre personnelle avec le
Christ dans la prière, à cette



sérénade d'oraisons jaculatoires à la
Vierge qu'est la récitation du saint
rosaire ou à ces moments où nous
voulons remplir nos esprits et nos
affections de doctrine chrétienne à
travers la lecture spirituelle. Peut-
être nous sommes-nous habitués à
avoir notre Créateur si proche. Le
dispensateur de toutes les grâces,
l'amour qui comble tout désir, est
enfermé dans d'innombrables
tabernacles dispersés à travers le
globe. Dieu a voulu rendre sa toute
puissance présente dans les espaces
que lui offre la normalité. Il agit à
partir de là. Ainsi, très souvent sans
éclat, des miracles innombrables se
produisent autour de nous.

Dans les coulisses du quotidien

Nous pouvons être déconcertés par
cette normalité de Dieu parce que
nous la confrontons à une
spontanéité que nous jugeons peut-
être comme un élément essentiel



d'une relation. Le normal peut
sembler trop prévisible car il y
manque apparemment la créativité,
le facteur surprise, la passion du
véritable amour. Il nous manque
peut-être quelque chose de distinctif
qui fasse de notre relation avec Dieu
une aventure sans précédent, unique
et irremplaçable, un témoignage
spectaculaire qui peut même
émouvoir d'autres personnes. Nous
pouvons penser que la normalité
uniformise et gâche la contribution
que chacun peut apporter. Il est vrai
que, face à ce qui est toujours
identique, la réaction
compréhensible est l’habitude.

Cependant, nous savons que Dieu
nous invite à le rencontrer dans le
plus ordinaire, dans le quotidien. Il
en va ainsi aussi de l'amour humain,
qui grandit et s'approfondit non
seulement à l'aide de grands
moments particuliers, mais aussi
dans ces silences, cette fatigue et ces



incompréhensions des jours
partagés ; simplement en étant
ensemble. « Il y a quelque chose de
saint, de divin, caché dans les
situations les plus courantes »[4] que
nous aimerions découvrir. L’amour
passionné de Dieu peut se déplacer
très commodément dans les coulisses
de la normalité, aujourd'hui sans
spectacle, sans feux d'artifice mais
avec des braises brûlantes. La raison
en est que nous nous savons, à
chaque instant, regardés avec une
affection renouvelée. Pour Dieu, que
ma vie soit normale n'a pas
d'importance ; c'est la mienne et cela
lui suffit. Dieu, en fait, nous offre la
possibilité de faire de notre vie
quelque chose d'exceptionnellement
unique et spécial ; il ne sait compter
que jusqu’à un. Il ne fait jamais de
comparaisons entre ses enfants. Il a
appelé chacun de nous dès avant la
création du monde (cf. Ep 1, 4) : il n'y
a personne d'identique à moi et, par



conséquent, je suis inimitable et
absolument aimable par Dieu.

Les câlins semblent monotones

Cet espace de normalité, dans lequel
agit le Seigneur, permet à notre vie
d'être, comme le dit saint Paul, «
cachée avec le Christ en Dieu » (Col 3,
3) ; pleine de jours identiques où
apparemment rien ne se passe et où
pourtant le plus inouï arrive. « Dans
cette constance à aller de l’avant
chaque jour, je vois la sainteté de
l’Église militante. C’est cela, souvent,
la sainteté ‘‘de la porte d’à côté’’ »[5].
De l'extérieur, il peut sembler que la
monotonie s'est emparée de ceux qui
cherchent à vivre cette sainteté dans
les choses ordinaires. Cependant,
pour démasquer cette vision
superficielle, saint Josémaria a
comparé les petites et constantes
habitudes de piété de cette âme aux
câlins que la mère procure à son
petit enfant : « Plan de vie :



monotonie ? Les câlins de la mère
sont-ils monotones ? Ceux qui
s'aiment ne disent-ils pas toujours la
même chose ? »[6]. En même temps,
Dieu est concentré sur nous et
n'arrête pas un seul instant de penser
à nous ou de nous aimer ; Peu
importe à quel point notre vie est
normale, mais ce qui compte c’est à
quel point elle est exceptionnelle
pour Lui.

Saint Bernard de Clairvaux écrivait
au Pape Eugène III, un grand ami à
lui qui fut béatifié plus tard, pour
l'encourager à ne pas négliger une
vie de prière constante et ainsi éviter
d'être absorbé par les activités qu'il
devait mener dans son nouveau
ministère : « Soustrais-toi à tes
occupations au moins quelque
temps. Sans leur permettre de te
traîner et de t'emmener là où tu ne
veux pas aller. Tu veux savoir où ? À
la dureté du cœur »[7]. Sans
habitudes de piété concrètes et



quotidiennes, le cœur risque de se
fermer à l'amour de Dieu et de
devenir dur. Sans Son amour, même
ce qu'il y a de plus saint peut perdre
son sens. Sans Lui à nos côtés, nous
perdons rapidement nos forces.

En mai 1936, saint Josémaria donnait
une causerie et il suggéra à ceux qui
l'écoutaient que chacun demande la
« grâce d'accomplir mon plan de vie
de manière à bien profiter de mon
temps. Pourquoi vais-je me coucher
et me lever en dehors des heures
prévues ? »[8]. Et nous pouvons nous
poser la question : qu'est-ce que
l'amour de Dieu a à voir avec l'heure
d'aller au lit ? Elle est là la merveille
de la normalité de Dieu. Il se soucie
beaucoup de notre sommeil, de notre
santé, de nos plans. Et, surtout, il
veut que nous ne soyons pas agressés
au dernier moment de la journée par
le souci de faire plus de choses que
celle-ci ne le permet, car c'est
toujours Dieu qui travaille.



Pour garantir notre liberté

Au début de son pontificat, Benoît
XVI nous a alertés sur un danger
constant qui était peut-être aussi
présent dans cette synagogue de
Nazareth que nous évoquions au
début : « Le monde est racheté par la
patience de Dieu et détruit par
l'impatience des hommes »[9]. La
normalité nous semble aussi trop
lente, on peut penser qu'elle arrive
tard. Nous souhaitons que les choses
bonnes et saintes se réalisent le plus
tôt possible. Parfois, il nous est
difficile de comprendre pourquoi le
bien met si longtemps à arriver,
pourquoi le Messie prend si
longtemps, au point qu’il «
commença par rester neuf mois dans
le sein de sa Mère, comme tous les
hommes, de la façon la plus naturelle
qui soit »[10].

En réalité, dans cette manière de se
présenter, peut-être Dieu cherche-t-il



à garantir la liberté des hommes, à
être sûr que nous aussi nous voulons
être avec lui, soit en priant quelques
minutes, ou en arrêtant notre
journée pour dédier quelques
paroles à Marie, ou en faisant
n'importe quelle autre chose. Si Dieu
se manifestait d'une manière
différente, notre réponse devrait être
incontestable. C'est pourquoi nous
voyons que Jésus semble heureux de
passer inaperçu dans les scènes
évangéliques. Les mages, par
exemple, ont dû être surpris de voir
le roi des Juifs porté dans les bras
d'une jeune femme, dans un endroit
aussi simple. Dieu ne veut pas
s'assujettir les hommes. La
personnalité de son Fils est tellement
attirante que Dieu a choisi de se
manifester dans la normalité pour
nous donner un espace de liberté. Il
veut des enfants libres, pas aveuglés.
Il sait que rien ne nous stimule
autant que la découverte personnelle
d'un trésor caché. Être reconnaissant



et jouir de cette liberté – avec toutes
ses lumières et ses ombres – nous
aide à partager sa patience face à
tant de choses qui, à première vue,
peuvent sembler un obstacle à la
rédemption et pourtant sont le
chemin ordinaire par lequel Dieu se
manifeste.

Pour cette raison, ses
commandements et ses normes sont
aussi un don et une invitation. Cette
réalité peut être résumée en
recourant à deux des plus grands
penseurs de la tradition chrétienne :
« Dans cette ligne, Thomas d'Aquin a
pu dire : « La loi nouvelle est la grâce
du Saint-Esprit elle-même », non pas
une nouvelle norme, mais une
nouvelle intériorité donnée par
l'Esprit de Dieu lui-même. Augustin a
pu résumer à la fin cette expérience
spirituelle de vraie nouveauté dans
le christianisme dans la fameuse
formule : « Da quod iubes et iube quod
vis », « accorde-moi ce que tu



commandes et commande ce que tu
veux »[11]. C'est alors que l'on
comprend bien certains paragraphes
enflammés du psalmiste qui peuvent
nous aider à remercier Dieu pour
cette liberté : « Je fais repasser sur
mes lèvres chaque décision de ta
bouche. Je trouve dans la voie de tes
exigences plus de joie que dans
toutes les richesses. Je veux méditer
sur tes préceptes et contempler tes
voies. » (Ps 119,13-15).

Dieu est dans le normal

Nous vivons à une époque de
phénomènes de masse, avec des gens
qui ont des millions de followers, des
photos ou des vidéos qui deviennent
virales en quelques minutes. Dans ce
contexte, quelle est la validité de ce
que nous avons dit au sujet de la
normalité dans laquelle le Seigneur
travaille ? Nous savons bien que Dieu
est patient et nous a dit que son
action est comme le levain : on ne le



distingue pas de la pâte et, malgré
cela, en toute circonstance, il
parvient dans le dernier recoin. Dieu
est le premier intéressé à sauver le
monde, bien plus que nous. En fait,
c'est lui qui pousse, qui enflamme et
qui soutient. Nous, principalement,
nous nous joignons à ce mouvement
de sainteté : «Avec le merveilleux
naturel de ce qui vient de Dieu, l'âme
contemplative déborde de zèle
apostolique»[12].

Le Pape François nous invite
justement à nous laisser envahir par
la vibration passionnée de la grâce : «
Que de bien cela nous fait, comme à
Siméon, de tenir le Seigneur dans les
bras (Lc 2, 28) ! Non pas seulement
dans la tête et dans le cœur, mais
dans les mains, en tout ce que nous
faisons : dans la prière, au travail, à
table, au téléphone, à l’école, auprès
des pauvres, partout. Avoir le
Seigneur dans les mains, c’est
l’antidote contre le mysticisme isolé



et l’activisme effréné, car la
rencontre réelle avec Jésus redresse
aussi bien les sentimentalistes dévots
que les affairistes frénétiques. Vivre
la rencontre avec Jésus, c’est aussi le
remède à la paralysie de la
normalité, c’est s’ouvrir au remue-
ménage quotidien de la grâce »[13].
Avec le Christ, nous voulons nous
libérer de la paralysie de penser que
Dieu n'est pas dans ce qui est normal.

«Marie sanctifie jusqu'au plus petit
détail, - nous faisait remarquer saint
Josémaria – à ce que beaucoup
considèrent à tort comme
insignifiant et sans valeur : le travail
de chaque jour, les attentions à
l'égard des personnes aimées, les
conversations et les visites de
parents ou d'amis. Vie ordinaire
bénie, qui peut être tellement pleine
d'amour de Dieu !»[14].

Diego Zalbidea



[1] François, Ex. Ap. Amoris laetitia,
n° 182.

[2] Benoît XVI, L’enfance de Jésus in
Editorial Planeta, Barcelona, 2012, p
11.

[3] François, Encyclique Laudato si,
n° 98.

[4] Saint Josémariai, Entretiens, n°
113.

[5] François, Ex. Ap. Gaudete et
exultate, n° 7.

[6] Saint Josémaria, schéma d’une
causerie, 22-VIII-1938. Cité dans
Pedro Rodriguez, Camino, edicion
critico-historica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 288.

[7] Saint Bernard de Clairvaux, Lettre
au pape Eugène III.



[8] Saint Josémaria, schéma d’une
causerie, V-1936. Cité dans Camino,
edicion critico-historica, p 288.

[9] Benoît XVI, Homélie, 24-IV-2005.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 18.

[11] Benoît XVI, Jésus de Nazareth II,
Ediciones Encuentro , Madrid, 2011,
p.83.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 120.

[13] François, Homélie, 2-II-2018.

[14] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 148.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-normal-discret-
et-divin/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-normal-discret-et-divin/
https://opusdei.org/fr/article/le-normal-discret-et-divin/
https://opusdei.org/fr/article/le-normal-discret-et-divin/

	Le normal, discret et divin

