
opusdei.org

Le Forum romain

Dans cette ambiance dégradée,
ces persécutions, ces calomnies,
ces insultes et cette menace
réelle du martyre, les premiers
chrétiens auraient pu réagir en
disparaissant des réalités
temporelles et en s’isolant dans
des ghettos

21/06/2008

Télécharger l'article en pdf : Le
forum romain

Sous le régime impérial, après une
longue période de paix et de

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/forofr.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/forofr.pdf


prospérité, Rome avait atteint le
chiffre impressionnant d’un million
d’habitants, parmi lesquels seule une
petite minorité demeurait en de
spacieuses et paisibles villas. Le reste
de la population résidait en des
logements communs ou insulæ.
C’était des immeubles à plusieurs
étages, construits avec des matériaux
de mauvaise qualité et très près les
uns des autres, de sorte que le plan
de la Cité était un réseau dense et
enchevêtré de rues et de ruelles.

La Rome d’alors comptait sur des
services très modernes à l’époque : le
tout à l’égout, les termes et les
aqueducs. Cependant, pour se faire
une idée des conditions de vie des
gens, il faut savoir que les
appartements étaient très petits, que
très souvent il n’y avait qu’une seule
pièce par famille. Ils n’avait ni eau
courante, ni chauffage, ni vitres au
fenêtres et très fréquemment les
incendies ravageaient des quartiers



entiers étant donné, entre autres,
l’étroitesse des rues.

Les Romains faisaient face aux
incommodités de leur logement en y
demeurant le moins de temps
possible. Ils se levaient de très bon
matin pour profiter au maximum de
la lumière du jour : dès potron-minet,
ils étaient déjà dehors et vaquaient à
leurs occupations. Ils étaient très
nombreux à se rendre aux forums,
centre névralgique de la vie
citoyenne.

La splendeur de l’empire

Le contraste était grand entre les
modestes constructions des quartiers
populaires et le faste des édifices
publics qui étaient le reflet de
l’immense puissance de l’Empire et
un condensé de l’histoire de Rome.

Au début, au VIème siècle avant Jésus-
Christ, le forum romain était un
marché. Par la suite on y bâtit des



édifices à caractère religieux. Le
temple de Vesta, où brûlait en
permanence une flamme sacrée en
l’honneur de cette divinité locale, fut
l’un des premiers. Tout près de lui se
trouvait la Regia, palais royal qui,
d’après la légende, fut construit par
Numa, deuxième roi de Rome. À la
chute de la monarchie, cet édifice fut
le siège des archives des Calendriers
et des Annales avec toute l’histoire de
la Cité.

Sous le régime de la République,
l’activité politique bâtant son plein,
le Forum fut peuplé petit à petit
d’édifices destinés au gouvernement
et à l’administration. De nos jours on
y trouve, encore en bon état, la Curie,
siège du Sénat. En revanche, on a
peu de vestiges du Comitium, place
circulaire où se réunissaient les
assemblées pour élire les magistrats.
Il y a peu de restes aussi de la tribune
dite des rostra, ou éperons, d’où l’on
haranguait le peuple. C’est dans cette



zone du Forum qu’eurent lieu les
épisodes les plus importants de
l’histoire de Rome sous la
République : les discours des
Gracques en vue d’améliorer la
situation de la plèbe, la polémique
entre Marius et Silla, les sophismes
de Cicéron contre Catilina, la
délibération du Sénat enjoignant
Jules César d’abandonner le
commandement militaire, ordre
auquel il désobéit en traversant le
Rubicon et en siégeant l’Urbs, la
remise du titre d’Auguste à Octave en
l’an 29 avant J.C., qui est considérée
comme le début de l’époque
impériale.

Sous ce nouveau régime, les forums
furent agrandis et améliorés de façon
spectaculaire. À côté de l’ancien 
Forum Romanum on vit pousser les
Forums impériaux, construits par
César, Auguste, Trajan, Nerva et
Vespasien. Tout était splendide en ces
espaces publics : les rues très larges,



pavées de travertin, tout comme les
places que présidaient souvent de
gigantesques statues. L’éclat du
bronze rivalisait avec les tons gris,
blanc et ocre des marbres. Tout, dans
les édifices religieux et dans les
civils, avait été soigneusement prévu
pour durer longtemps et pour épater
la galerie.

Les basiliques où se déroulaient les
procès et les transactions
commerciales étaient magnifiques,
avec leur vaste enceinte dont
l’espace était réparti en des nefs
séparées par des colonnes. À
l’extérieur, il y avait deux portiques
latéraux sous lesquels s’installaient
de nombreuses tentes de vendeurs
de toute sorte de produits. Les
vestiges de la basilique Maxence et
Constantin permettent de se faire
une idée des dimensions énormes
qu’atteignaient ces édifices.



En revanche, les monuments
commémoratifs et les statues qui
décoraient les forums n’avaient
aucune finalité pratique immédiate.
Les ornements les plus spectaculaires
étaient les colonnes, comme celle de
Trajan, et les arcs de triomphe,
comme ceux de Titus, Septime
Sévère, Constantin, etc. Des bas
reliefs représentaient les campagnes
militaires victorieuses pour que les
siècles à venir connaissent les
moments de gloire des empereurs.
Ceux-ci défilaient avec leurs troupes
sur la Voie Sacrée, sous les
applaudissements et les acclamations
du peuple.

Bien évidemment, sous tant d’éloges
et d’acclamations, le pouvoir
menaçait de griser l’empereur qui
était en droit de prétendre que ses
sujets oublient sa condition mortelle.
Ce fut parfois le cas : l’autorité
suprême s’attribua la condition de
dieu, ou bien rendit des honneurs



divins à ses prédécesseurs, voire
même à certains de ses parents
proches. Auguste, par exemple,
consacra un temple au Divus Julius ;
Antonin le Pieux en construisit un
autre en l’honneur de son épouse
Faustine et Maxence, un troisième en
souvenir de son fils Romulus.

Lorsque le Christianisme parvint à
Rome, le culte de l’empereur en tant
qu’être divin était à son apogée. Cela
était compatible avec le polythéisme
des Romains comme le prouve le fait
que les empereurs, déifiés eux-
mêmes, aient construit des temples
de plus en plus grands et coûteux en
l’honneur de Mars, Vénus, Apollon et
Cybèle. En revanche, on ne tolérait
pas qu’une religion prétendît être
l’unique vraie et que par conséquent,
elle divulguât l’idée que les autres
soient fausses. Les autorités
toléraient toute sorte de nouveauté
pourvu qu’elle s’accommodât du



relativisme régnant. Or ce n’était pas
le cas de la foi chrétienne.

Le sel de la terre

Mes frères, si la Rome terrestre est si
éclatante, quelle doit être belle, la
Jérusalem céleste !1 Ce sont des mots
de saint Fulgence, transmis par l’un
de ses disciples, qui disent combien
la Cité éblouissait ceux qui y
arrivaient pour la première fois des
provinces impériales. C’était au
début du VIème siècle, Rome avait déjà
été évangélisée : les anciens temples
païens avaient été fermés un siècle
auparavant et quelques églises
chrétiennes avaient été construites
sur le Forum romain. L’hymne
dédiée à saint Laurent par le poète
Prudence exalte la victoire de la foi
au cœur de l’Empire : les quirites,
citoyens romains de haute lignée,
remplissent les atriums des églises ;
les principaux représentants du
Sénat qui avaient jadis l’honneur



d’être des flamines dans les
processions sur la Voie Sacrée,
baisent désormais le seuil des
sanctuaires des martyrs ; les familles
nobles se réjouissent à l’idée que
leurs enfants vouent leur vie au
service de l’Église ; le feu qui brûlait
au temple de Vesta est éteint et la
doyenne des vierges vestales qui le
gardaient s’est convertie au
Christianisme ; pour finir, la Croix
triomphe sur les anciens signes
païens 2.

Comment ce changement put-il se
produire ? Avec l’action de Dieu, l’un
des facteurs qui l’expliquent est que
les premiers chrétiens ne se soient
jamais considérés étrangers ni dans
leur ville, ni dans leur métier du fait
d’avoir embrassé la foi. Ils étaient
nombreux à exercer leur métier aux
forums, souvent dans des activités
directement liées au service de
l’Empire. Sous Pierre et Paul déjà,
certains étaient patriciens et



faisaient partie des trois cents
sénateurs qui se réunissaient dans la
Curie ; d’autres étaient
jurisconsultes, avocats ou juges ;
dans l’épître aux Philippiens, écrite
lors de sa captivité à Rome, l’apôtre
Paul envoie des salutations de la part
des saints demeurant chez César3; et
dans son épître aux Romains, il
nomme Aristobule et Narcisse qui
avaient été des collaborateurs de
l’empereur Claudius4.

Il est presque certain que, au 1er
siècle déjà, des membres de la
famille impériale aient embrassé la
foi. Titus Flavius Clément et Flavia
Domitilla, par exemple, était un
couple apparenté à l’empereur
Domitien. Ils avaient sept enfants ;
les deux aînés avaient été choisis
pour être candidats au trône et
élevés dans ce but par le fameux
recteur Quintilien. Cependant, en
l’an 95, Flavius Clément, accusé
d’athéisme, accusation portée



normalement contre les chrétiens,
fut soudainement exécuté. Domitilla,
exilée sur l’île de Pandateria, est
aussi connue en tant que
propriétaire des terrains des
catacombes qui portent son nom.
Quant à ses enfants, ils n’accédèrent
pas au trône puisqu’en l’an 96
Domitien, assassiné à son tout, la
dynastie Flavia s’éteignit.

La persécution et le martyre étaient
un danger réel pour les premiers
fidèles chrétiens et même lors des
périodes d’accalmie, la vie courante
n’était pas exempte d’obstacles. Dans
la société romaine, les coutumes
quotidiennes regorgeaient d’actes
d’adoration aux divinités : si on
demandait un prêt, il fallait jurer au
nom des dieux ; avant d’occuper un
poste public, il fallait offrir un
sacrifice, se découvrir en passant
devant un temple ou une statue de
divinité. Il y avait toute une série de
contraintes à l’avenant dont



l’omission était une preuve
d’incivilité et de trahison aux us de la
patrie. Ce fut l’un des reproches le
plus insidieux de Celsius aux
chrétiens : Refusent-ils de se rendre
aux cérémonies publiques et de rendre
hommage à ceux qui les président ?
Qu’ils renoncent alors aussi à la toge
virile, à se marier, à être parents, à
exercer les fonctions de la vie, qu’ils
partent loin d’ici tous ensemble, sans
laisser la moindre trace d’eux-
mêmes5.

L’opinion publique de l’époque
partageait en une large mesure cette
intolérance étonnante envers les
disciples du Christ : les chrétiens
étaient, pour le moins, des gens
particuliers : ils s’efforçaient, bien
sûr, d’aider le prochain, d’être fidèles
au mariage, de payer les impôts ou
d’éviter scrupuleusement toute
malhonnêteté dans les affaires mais
ils le faisaient poussés par leur
étrange fanatisme religieux et se



voulant supérieurs aux autres. Ces
interprétations mesquines étaient
suivies de calomnies, d’attaques,
comme celle que subit le jeune
Alexamène au Pedagogium, école des
pages au service de l’empereur. Les
salles de cette école étaient au
Palatin, près des forums et les
archéologues y ont trouvé un dessin
qui représente un homme en prière
sous un crucifié avec une tête d’âne.
À côté on peut lire : Alexamène adore
son dieu et au dessous, avec une
écriture différente : Alexamène fidèle.
C’était la réponse audacieuse du
jeune Alexamène aux moqueries de
ses camarades.

Par ailleurs, dans de nombreux
milieux de l’Empire, la moralité était
lamentable : les fêtes regorgeaient de
représentations de théâtre indignes,
au cirque on assistait à des
massacres et le monde de l’art
exaltait très souvent la voluptuosité.
Le divorce était admis et le taux de



natalité, au plus bas parce qu’on
avait recours, entre autres, à
l’avortement et à l’infanticide. Il est
vrai que tous les Romains ne
pratiquaient pas tout cela et que cet
affaissement moral est à situer à la
fin de l’Empire. Mais il est tout aussi
vrai que les coutumes païennes
perdurèrent et que, très répandues,
elles heurtaient la dignité humaine
que le Christianisme était tenu de
rétablir.

Dans cette ambiance dégradée, ces
persécutions, ces calomnies, ces
insultes et cette menace réelle du
martyre, les premiers chrétiens
auraient pu réagir en disparaissant
des réalités temporelles et en
s’isolant dans des ghettos comme
Celsius (dit Celse) leur suggérait de
faire. Cette idée ne leur traversa
même pas l’esprit. Ils avaient trouvé
la foi, la vocation chrétienne, l’appel
à la sainteté, au milieu de leur
occupation : au forum, aux ateliers



artisanaux, à l’armée, sur les chars
où ils transportaient leur
marchandise. Ils ne se sentaient pas
moins Romains que leurs
concitoyens : ils aimaient cette
merveilleuse Cité et considéraient
que l’Empire était non seulement
bon, mais providentiel puisqu’il avait
permis une unité politique et
culturelle où la foi allait facilement
se propager. Ils ne rejetaient que les
fausses divinités et les coutumes
brutales qu’ils souhaitaient purifier
parce qu’ils étaient pleinement
conscients d’être le sel de la terre6.

Des gens courants

Sur les ruines du Forum romain, on
comprend aisément que saint
Josémaria disait lorsqu’il expliquait
ce qu’était l’Opus Dei : La façon la
plus simple de comprendre l’Opus Dei
c’est de penser à la vie des premiers
chrétiens7.



Il allait tenir, très souvent durant ses
premiers mois à Rome, des propos
semblables à ceux qu’il n’écrivit que
des années plus tard : Ils vivaient à
fond leur vocation chrétienne ; ils
recherchaient sérieusement la
sainteté à laquelle ils étaient
appelés par le fait, simple et
sublime, du baptême. Ils ne se
distinguaient pas extérieurement
des autres citoyens. Les membres
de l'Opus Dei sont des citoyens
ordinaires ; ils accomplissent un
travail ordinaire ; ils vivent au
milieu du monde, y étant ce qu'ils
sont: des citoyens chrétiens qui
entendent satisfaire pleinement
aux exigences de leur foi8.

Le concile Vatican II a proclamé haut
et fort que tous les fidèles sont
appelés à la sainteté et que c’est aux
laïcs que revient la responsabilité de
placer le Christ au sein des réalités
temporelles. Dans les années
quarante, nombreux étaient ceux qui



identifiaient la perfection chrétienne
à la vie religieuse. Ils avaient du mal
à comprendre que l’on pouvait
aspirer à la perfection chrétienne au
milieu du monde en exerçant tout
métier ou toute profession honnêtes.

Saint Josémaria n’a cessé de répéter
que les fidèles sont des gens
courants, comme l’étaient les
premiers chrétiens. Il disait souvent
qu’ils ont les mêmes moyens qu’eux
pour vaincre dans leur lutte
intérieure et atteindre la sainteté :
Pense à ce que dit le Saint-Esprit, et
sois à la fois tout étonné et
reconnaissant: "elegit nos ante
mundi constitutionem" — Tu nous
a choisis dès avant la création du
monde, "ut essemus sancti in
conspectu eius!" — pour que nous
soyons saints en ta présence.

— Il n'est guère facile d'être saint,
mais ce n'est pas non plus très
difficile. Etre saint, c'est être un bon



chrétien: c'est ressembler au Christ.
— Celui qui ressemble le plus au
Christ, c'est celui qui est plus
chrétien, plus assimilé au Christ, et
donc plus saint.

— Et pour cela, de quels moyens
disposons-nous? — Des mêmes que
les premiers fidèles, qui purent voir
Jésus, ou qui l'ont entrevu à travers
les récits des Apôtres ou des
Evangélistes9.

C’est avec ces moyens que les
chrétiens des premiers siècles sont
devenus saints au milieu d’une
société païenne, en partie corrompue
et qui les poursuivait avec
acharnement. Et c’est avec ces
moyens-là, les mêmes dont nous
disposons aujourd’hui, qu’ils firent
de l’apostolat là où ils se trouvaient
et réussirent à transformer du
dedans une société civile hostile à la
foi. Pour suivre les traces du
Christ, l’apôtre d’aujourd’hui ne



vient pas réformer quoi que ce
soit ; et il se désintéresse moins
encore de la réalité historique qui
l’environne… — Il lui suffit d’agir
comme les premiers chrétiens, en
vivifiant son milieu10.

Notes

1. Vie de saint Fulgence de Ruspe, III,
27.

2. Cf. Prudence, Peristephanon, II,
513-529.

3. Cf. Ph4, 22.

4. Cf. Rm 16, 11.

5. Cité par Origène, Contra Celse, VIII,
5.

6. Mt 5, 13.

7. Saint Josémaria, Entretiens, n° 24.

8. Ibidem.



9. Forge, n° 10

10. Sillon, n° 320

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-forum-romain/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-forum-romain/
https://opusdei.org/fr/article/le-forum-romain/

	Le Forum romain

