
opusdei.org

Le fondateur de
l’Opus Dei dans la
guerre d’Espagne
(Josémaria Escriva
de Balaguer,
1902-1975)

12/12/2012

Les lettres et carnets du fondateur de
l’Opus Dei, Josémaria Escriva, révélés
récemment par un de ses biographes,
Andrés Vazquez de Prada,
témoignent du vécu des catholiques
espagnols au temps de la Deuxième
République, jusqu’à sa chute à l’issue



de la guerre civile. Ils apportent aussi
un éclairage inédit sur les premières
années de l’Opus Dei, que certains
ont prétendu lier à cette période de
l’histoire d’Espagne ou à celle qui a
suivi, au risque de tomber dans
l’anachronisme et l’amalgame.

Une période historique ne
s’appréhende pas seulement par les
grands événements, mais aussi par
les témoignages de ceux qui l’ont
vécue. L’histoire personnelle de
Josémaria Escriva de Balaguer
(1902-1975), a coïncidé un temps
avec celle de la Deuxième
République espagnole (1931-1939),
morte d’une guerre civile. On a
longtemps voulu assimiler l’Opus Dei,
qu’il avait fondé huit ans plus tôt, au
régime qui suivit, en raison des
charges ministérielles qui devaient
être assumées par certains de ses
membres à partir de la fin des
années 50. Mais les faits et gestes du
fondateur à l’époque dramatique



dont nous parlons ne concernent pas
tant cette institution qu’ils n’éclairent
la situation des catholiques espagnols
dans leur ensemble.

Lorsque la guerre éclate, Josémaria a
trente-quatre ans. Il est prêtre depuis
onze ans. Né à Barbastro, dans le
Haut-Aragon, c’est à l’âge de seize
ans qu’il est entré au séminaire de
Logroño, où sa famille était venue
s’installer.

Devenu prêtre pour pouvoir
répondre plus aisément à un appel
de Dieu à entreprendre «quelque
chose», il n’en avait distingué
clairement les contours que le 2
octobre 1928, alors qu’il se trouvait à
Madrid depuis plus d’un an, en
charge de l’aumônerie d’une
Fondation pour les malades. En ce
deuxième jour d’une retraite, il avait
«vu» la nécessité d’ouvrir dans
l’Église une nouvelle voie,
qu’emprunteraient de nombreux



chrétiens pour rechercher la sainteté
au cœur du monde et en appeler
d’autres à se sanctifier et à sanctifier
leur profession, leur vie de famille,
toutes les activités humaines. Après
un court temps d’hésitation, il avait
cherché des étudiants (et à partir de
février 1930, des jeunes femmes)
susceptibles de s’engager dans cette
grande aventure.

L’Espagne connaît alors de grandes
tensions sociales. Son niveau de
développement est celui de la France
de 1898. La monarchie est fragile. Le
général Primo de Rivera, appelé en
1923 par Alphonse XIII pour tenter
un redressement, a dû se retirer en
1930, sous la pression de l’opinion.
Le 14 avril 1931, la gauche obtient
une victoire symbolique aux
élections. Le roi s’exile. La
République est proclamée.

Une bonne partie des catholiques
appuie le nouveau régime. Mais les



socialistes et les radicaux,
majoritaires après les élections
législatives et constituantes de 1931,
limitent les activités de l’Église. Les
religieux ne peuvent plus enseigner.
Les membres de la Compagnie de
Jésus doivent s’exiler. Fin 1933, une
majorité de centre et de droite
s’efforce de modérer l’application
des lois anticléricales. À partir
d’octobre 1934, les partis et les
syndicats révolutionnaires harcèlent
le gouvernement. Une rébellion est
écrasée dans les Asturies. Lorsque le
Front populaire gagne les élections
législatives de février 1936, le régime
se radicalise encore davantage.

Josémaria Escriva avait vécu
douloureusement les mesures prises
en 1931 contre les religieux,
notamment l’expulsion des jésuites
(il a une grande vénération pour
saint Ignace et son confesseur est un
Père de la Compagnie). En 1936,
conscient des responsabilités qu’il



assume vis-à-vis de ce qu’il considère
comme une «Œuvre de Dieu», il veut
développer celle-ci en Espagne et
ailleurs. «Je ressens la nécessité,
l’urgence d’ouvrir des maisons en
dehors de Madrid et en dehors de
l’Espagne, écrit-il le 13 février. Je
sens que Jésus veut que nous allions
à Valence et à Paris. Et une
campagne de prière et de sacrifices a
déjà commencé, pour jeter les bases
de ces deux installations»1 .L’évêque
de Madrid, Mgr Eijo y Garay
l’encourage dans ces projets.

Une centaine d’étudiants gravitent
autour de la résidence qu’il a
ouverte. Quelques-uns d’entre eux se
sont engagés dans l’Opus Dei.
Quelques femmes le suivent aussi de
leur côté. L’idée de chercher la
sainteté au milieu du monde, sans
abandonner leurs occupations
professionnelles, a enthousiasmé ces
jeunes. Leurs engagements politiques
sont très divers, voire opposés (il y a



notamment parmi eux des Basques,
attachés à la République et à leurs
libertés régionales). Mais leur
«dénominateur commun», c’est la foi
chrétienne et le désir de vivre l’idéal
proposé par Josémaria Escriva et de
le propager autour d’eux.

«Le Père», comme ils l’appellent, leur
dit sans cesse que l’Opus Dei n’a pas
été fondé pour telle ou telle classe
sociale, à un moment donné: «Nous
devons toujours être face à la
multitude, car il n’est pas de créature
humaine que nous n’aimions, que
nous ne nous efforcions d’aider et de
comprendre. Toutes nous
intéressent, car toutes ont une âme à
sauver»2. Il n’a pas été non plus
inspiré par le simple souci de réagir
aux événements. L’Opus Dei,
expliquait-il en 1934 à ceux qui le
suivaient, n’a pas été imaginé par un
homme «pour résoudre la situation
lamentable de l’Église en Espagne
depuis 1931 (...) Nous ne sommes pas



une organisation née des
circonstances (...) Nous ne venons
pas répondre à un besoin particulier
d’un pays ou d’une époque
déterminée ; le Seigneur veut que
son Œuvre soit, dès le premier
instant, radicalement universelle,
catholique»3. Le lien qui vous unit,
insistait le fondateur, «est de nature
exclusivement spirituelle... Ce qui
exclut toute idée ou toute visée
politique ou partisane»4. Seule
compte pour lui la force de l’appel à
se sanctifier dans le monde et à
sanctifier le monde.

Le soulèvement militaire

Dans les premiers jours de juillet
1936, tandis que la résidence est
transférée au n° 16 de la rue Ferraz,
en face d’une caserne qui sert de
dépôt d’armes, le Cuartel de la
Montaña, deux membres de l’Opus
Dei se rendent à Valence pour y
chercher une maison. Le 17, ils



apprennent qu’un soulèvement
militaire vient de se produire à
l’instigation du général Mola. Le 18
juillet, le général Francisco Franco
qui commandait aux Canaries, se
rend au Maroc où il prend la tête de
l’armée d’Afrique. Le premier
octobre, il cumulera tous les
pouvoirs.

À Madrid, le 19 juillet, le Cuartel de la
Montaña est pris d’assaut par des
miliciens. Tard dans la nuit, des
coups de feu sont encore échangés.
Au lever du jour, une intense
canonnade prélude à l’assaut de la
caserne. Des balles ricochent sur la
façade de l’immeuble. Le Père et
deux jeunes qui l’accompagnent
traversent une foule de miliciens
brandissant des fusils. Il se réfugie
chez sa mère, dans un immeuble
proche. On entend sur les toits les
pas des miliciens qui cherchent les
tireurs embusqués. Il prend des
nouvelles de tous, prie, tente de



rassurer sa famille. Sur le cahier qu’il
tient, on lit son inquiétude sur le sort
des premiers membres de l’Opus Dei
et sa douleur de ne plus pouvoir dire
la messe. Il apprend que son église
rectorale a brûlé. Le 19 et le 20
juillet, trente-quatre bâtiments
religieux sont incendiés et une
dizaine d’églises sont pillées à
Madrid5. La chasse aux prêtres
s’organise. Un ami de Josémaria, le
Père Pedro Poveda, fondateur de
l’Institution thérésienne, est
assassiné le 286.

Le 8 août commence pour le
fondateur une longue pérégrination
dans Madrid, à la recherche de
refuges sûrs. Les premiers membres
de l’Opus Dei se trouvent soit dans
les zones tenues par les insurgés (les
«Nationaux»), soit dans celles des
«Républicains». Dans le deuxième
cas, ils n’ont pas intérêt à dire qu’ils
sont catholiques pratiquants, car ils
peuvent être arrêtés de ce fait.



Le 14 août 1936, alors que l’Espagne
est divisée en deux zones
inexpugnables, Pie XI fait part de son
angoisse: «On dirait qu’un plan
satanique a ravivé dans l’Espagne
voisine, de façon encore plus vive,
cette flamme de haine et de
persécution ouvertement déclarée et
qui semble dirigée vers l’Église et la
religion catholique»7.

Le 7 octobre, on réussit à faire entrer
don Josémaria dans une clinique
psychiatrique où sont déjà cachées
plusieurs personnes. Pour ne pas
être dénoncé par les infirmières, il
doit jouer les malades mentaux. À la
mi-mars de l’année suivante, don
Josémaria, accompagné de son jeune
frère, gagne la légation du Honduras,
où il est rejoint par trois membres de
l’Opus Dei. D’autres trouvent refuge
également dans des légations, ou
sont emprisonnés.



Don Josémaria reste en contact avec
ceux qu’il accompagnait
spirituellement, par l’intermédiaire
du plus ancien membre, l’ingénieur
Isidoro Zorzano. Il envoie aussi des
lettres sommairement codées où,
pour déjouer la censure et ne pas
mettre en danger la vie de ses
correspondants, il apparaît comme
un «grand-père», qui écrit à ses
«petit-fils».

Dans l’ambiance confinée et tendue
de la légation, où d’autres personnes
sont réfugiées, Josémaria et ses
compagnons, entassés dans une
pièce, donnent un exemple de
sérénité, s’abstenant de s’associer
aux manifestations de joie qui
saluent les victoires des Nationaux.
On l’entend parfois murmurer: «C’est
horrible, c’est une tragédie!»8Il prie
intensément et offre des pénitences
très dures pour obtenir que la paix
revienne.



Depuis le mois d’octobre 1936, les
milices révolutionnaires tiennent le
haut du pavé dans les zones
contrôlées par les Républicains. Les
Brigades internationales, créées par
le Komintern, sont venues renforcer
l’armée gouvernementale. Les
tchékas, tribunaux révolutionnaires
d’exception, ont proliféré, jusqu’à ce
que les communistes, prenant le
contrôle de la Junte de défense de
Madrid, imposent leur ordre. Au
printemps de 1937, ils s’allient aux
socialistes pour éliminer
physiquement une partie des
anarchistes. Ils seront bientôt
maîtres du pouvoir, alors que les
Nationaux sont aux portes de la
capitale.

Prêtre clandestin dans Madrid

À la fin du mois d’août 1937, muni
d’un document qui le présente
comme intendant de la légation du
Honduras, le Père sillonne à ses



risques et périls les rues de Madrid,
apportant réconfort et donnant la
communion à des personnes qui
n’ont pas vu de prêtre ni assisté à la
messe depuis plus d’un an. Il porte le
Saint-Sacrement dans un étui à
cigarettes placé dans une housse aux
couleurs du Honduras. Il continue
aussi de former et d’assister les
membres de l’Opus Dei qui se
trouvent à Madrid, et tente d’obtenir
des nouvelles de ceux qui sont
dispersés en différents points du
territoire, là où l’insurrection de
juillet 1936 les a trouvés.

Toute imprudence peut lui être
fatale. Les prêtres constituent 18% de
ceux qui ont été arrêtés, puis fusillés,
lors de ce que l’on appelle
pudiquement les «promenades»,
autrement dit les arrestations à
domicile suivies d’exécutions
immédiates. Plus d’un quart des
prêtres jugés par les tribunaux



populaires seront considérés comme
des ennemis du régime9.

L’été 1937, le retentissement
international d’une lettre collective
des évêques espagnols a pour effet de
freiner quelque peu les persécutions.
Les catholiques basques, protégés
par un statut d’autonomie,
continuent, eux, de célébrer
publiquement leur culte. On trouve
même un ministre catholique de la
Justice, le basque Manuel Irujo, dans
le gouvernement Negrín, formé en
mai.

Le 9 janvier 1937, le même Irujo
avait présenté au président Largo
Caballero un mémorandum destiné à
le convaincre, preuves à l’appui, que
la persécution religieuse causait du
tort à la jeune République espagnole.
Le gouvernement n’ayant pas donné
suite à ses propositions de liberté de
culte, il revient à la charge le 31
juillet, en présentant un nouveau



projet au cabinet Negrín, qui décide
de ne rien faire. C’est seulement le 30
avril 1938 que le gouvernement,
pour essayer d’améliorer son image
sur la scène internationale,
manifestera publiquement sa volonté
de respecter la liberté de conscience
et d’assurer le libre exercice des
croyances et des pratiques10. Mais
cette déclaration restera de pure
forme. Depuis l’été 1937, les
Républicains ont perdu leur
supériorité numérique. Les forces
s’équilibrant, le conflit risque de
durer.

Le Père apprendra la mort au front
de deux de ceux qui s’étaient engagés
dans l’Opus Dei. On lui annonce aussi
que l’on aurait pendu près du
domicile de sa mère un passant que
l’on aurait pris pour lui. Dans une
lettre aux membres qui sont restés à
Valence, il y fait allusion avec
détachement: «Imaginez la tête du
grand-père [lui-même] apprenant



une pareille nouvelle [...] Qu’aurait-il
souhaité de plus, le pauvre, lui qui
était moribond dans un bon lit d’une
clinique de luxe! [allusion à son
dernier refuge]. Ou plus exactement:
cette façon de mourir (normale, sans
bruit ni spectacle), comme un cochon
de bourgeois, est bien plus en accord
avec sa vie, son œuvre et son
chemin. Mourir comme ça — Ô, don
Manuel [mis ici pour Dieu] —, mais
fou, du mal d’Amour»11. «Jamais, ni
avant ni après 1936, écrira-t-il le 31
mai 1943, je ne suis intervenu
directement ni indirectement en
politique: si j’ai dû me cacher, traqué
comme un criminel, ce n’est que
pour confesser ma foi, même si le
Seigneur ne m’a pas jugé digne de la
palme du martyre. En l’une de ces
occasions, on a pendu, en face de la
maison où nous vivions, un homme
qui avait été pris pour moi»12.

Les 20 et 21 septembre 1937, il
prêche une retraite à sept jeunes



gens. Par mesure de prudence, les
retraitants passent d’un appartement
à un autre après chaque causerie
d’une demi-heure. Il prêche
également à des religieuses, qui se
cachent dans des appartements.

En dépit de l’échec de ses tentatives
pour fuir la capitale, le fondateur
reste optimiste quant à l’avenir des
apostolats de l’Opus Dei: «Grâce à
don Manuel, nous ne pouvons pas
douter du succès de l’affaire que
dirige notre famille», écrit-il, toujours
en langage codé, à Valence, le 25
août. Il ajoute: «Bien sûr, il y aura
des contretemps, mais les hommes
grandissent devant les obstacles.
Allons, allons! D[ieu] et audace, n’est-
ce pas? Eh bien, vivons à tout instant,
dans l’assurance du succès». Il
parsème sa correspondance de «Don
Manuel en sait plus long», tout en
envisageant la possibilité de sa
disparition (il recommande de
poursuivre «l’affaire familiale», pour



le cas où lui-même serait amené à
«laisser filer la corde»).

Le chemin de la liberté, à travers
les Pyrénées

Mais Josémaria Escriva doute de la
conduite à tenir: rester à Madrid
pour s’occuper des membres qui y
demeurent, mais sans liberté de
mouvement et au risque du martyre ;
ou passer dans la zone nationale
pour tenter de retrouver les autres et
poursuivre son apostolat au grand
jour. Il a beau prier et réfléchir, il
n’arrive pas à déterminer où est son
devoir.

Il apprend qu’il est possible de
rejoindre l’autre zone en passant par
les Pyrénées et la France. La
frontière est étroitement surveillée et
l’on fusille les fuyards quand on les
capture. Le Père se décide pourtant.
Le 6 octobre, après s’être procuré des
papiers d’identité, il se rend à
Valence avec un membre de l’Opus



Dei, Juan Jiménez Vargas. Avec deux
autres, il gagne Barcelone, où cinq
jeunes gens les rejoindront, pour une
expédition qui durera vingt-trois
jours, à partir du 16 novembre 1937.
En plusieurs étapes, de plus en plus
éprouvantes, ils gagnent à pied la
montagne puis, guidés par des
passeurs, ils franchissent vallées et
monts escarpés, par des chemins de
contrebandiers et de muletiers. À
plusieurs reprises, le fondateur sera
de nouveau confronté au dilemme:
continuer ou revenir sur ses pas?
Une certaine nuit, le débat de
conscience est si dramatique qu’il
n’en sort que grâce à ce qu’il
considère comme un signe transmis
par la Vierge. Dès lors, il se résout à
poursuivre son chemin, certain
désormais d’accomplir ainsi la
volonté de Dieu.

Après avoir escaladé les flancs de
plusieurs sommets, ils pénètrent en
Andorre le 2 décembre. De là, ils



traversent la frontière française le 10
décembre et font étape à Saint-
Gaudens. Le lendemain, après une
messe à Lourdes, l’expédition se
disperse, ayant franchi la frontière à
Hendaye.

Don Josémaria fixera bientôt sa
résidence provisoire à Burgos, où
certains de ses fils viendront le
rejoindre par périodes ou à la faveur
de permissions.

À Burgos

Le Père a obtenu du vicaire général
de Madrid un feu vert pour
poursuivre son apostolat, qu’il lui a
exposé en détail, afin qu’il en
informe l’évêque, Mgr Eijo y Garay,
replié à Vigo en Galice. C’est à ce
moment que les deux ecclésiastiques
prennent vraiment conscience de la
dimension de don Josémaria en tant
que fondateur.



Il se trouve que celui-ci connaît à
Burgos de nouveaux doutes, sur fond
d’épuisement et de maladie. Il ne
cesse pourtant de correspondre avec
les jeunes gens qu’il a dirigés avant
la guerre, de rendre visite à certains
d’entre eux au front, au terme de
voyages éprouvants en chemin de
fer. Le 7 juin 1938, il se trouve même
aux portes de Madrid, où un jeune
lieutenant a été blessé. Des combats
acharnés se déroulent alors sur
plusieurs fronts, entre autres celui de
Teruel et celui du nord de l’Aragon.
En mars 1938, les Nationaux ont
mené une offensive en direction de
la Méditerranée. En juin, ils
s’emparent de Castellon.

Josémaria Escriva, redoutant d’être
mêlé au combat alors qu’il est prêtre,
a décliné la proposition qui lui a été
faite de devenir assesseur juridique
militaire au Service des Affaires
ecclésiastiques, ce qui lui aurait
permis de se rendre plus facilement



sur les différents fronts. Il continue
de s’abstenir de tout commentaire
susceptible de susciter des divisions
et d’occulter le message qu’il porte.
Sa manière de réagir à la guerre est
de prier et de se livrer à des
pénitences et à des jeûnes
littéralement extraordinaires, en
réparation pour les horreurs
commises.

Le sort et la persévérance de ceux
qui se sont engagés dans l’Opus Dei
avant la guerre constituent son
grand souci. Il écrit dans un cahier,
le 17 janvier 1938: «Je célèbre le Saint
Sacrifice pour moi, prêtre pécheur
(…) Et dans l’action de grâces, brève
et distraite pourtant, j’ai bien vu que
c’est de mon amour et de ma foi, de
ma pénitence, de ma prière et de
mon activité que dépend en grande
partie la persévérance des miens et,
même maintenant, leur vie
terrestre»13.



Le conflit se prolonge. Le fondateur
pense au moment où il pourra
rentrer à Madrid, fonder une
nouvelle résidence, former des
étudiants, d’où viendront des
vocations, en Espagne et dès que
possible dans d’autres pays. Sa
correspondance et ses notes intimes
révèlent que les événements
n’infléchissent en rien sa fidélité à la
mission reçue. Son horizon demeure
le monde.

À Burgos, il fait la connaissance
d’ecclésiastiques, de professeurs
d’université, d’hommes de
professions très diverses auxquels il
parle de l’appel adressé à tous à
chercher la plénitude de la vie
chrétienne au milieu des occupations
ordinaires et à transformer la société
grâce à la force de l’Évangile. Aux
heures les plus sombres, le fondateur
ne perd jamais sa confiance dans
l’avenir de cette «Œuvre» qui pour
lui n’a jamais cessé d’être «de Dieu».



Le 26 mai 1937, alors qu’il crache le
sang, il note: «Je ne crains pas la
mort, malgré ma vie pécheresse, car
je me souviens de ton Amour: le
typhus, la tuberculose ou une
pneumonie..., ou encore quatre
balles dans la peau. Qu’importe!»14À
l’évêque de Vitoria, il confie qu’il a
besoin de «cinquante hommes qui
aiment Jésus-Christ par dessus
tout»15. «Comme j’ai hâte que cette
guerre finisse!», confie-t-il à
quelqu’un qui est au front. «Nous
pourrons alors en commencer une
autre, plus dure encore, peut-être,
mais bien à nous. Et je crois qu’il
nous faudra peut-être vivre des
années de terribles restrictions.
Qu’importe: si nous portons aussi au
maximum nos efforts, le Seigneur
nous tirera d’affaire avant,
davantage et mieux que nous ne
pourrions l’espérer». Sa «guerre de
paix», ce sera toujours et encore le
combat intérieur, aboutissant à plus
de sainteté et à l’éclosion de



nombreuses vocations pour l’Opus
Dei, dont l’expansion pourra alors
reprendre, au service de l’Église.

Le 14 mars 1937, Pie XI publie une
encyclique, Mit brennender Sorge, qui
condamne clairement le nazisme.
Elle ne sera publiée en Espagne
qu’en 1938. Dès qu’il peut se la
procurer, Josémaria Escriva se fait
un devoir de la diffuser, voyant ses
compatriotes plus sensibles au
danger communiste qu’aux
perversions du régime de Hitler17.

Un épisode donne une idée du climat
qui règne alors à Burgos. Pedro, un
jeune membre de l’Opus Dei qui
travaille au Quartier général, fils
d’un «libéral», maire adjoint et
président provincial du Front
populaire d’Albacete, est soupçonné
d’être un espion des «rouges» par un
fonctionnaire originaire de cette ville
du Levant espagnol. Dans ce contexte
de guerre civile, une telle accusation



est redoutable. Le 20 juillet 1938 au
matin, l’abbé Escriva se rend au
bureau du dénonciateur, qui campe
sur ses positions: coupable ou non, le
fils doit payer pour le père, crie-t-il,
ulcéré de voir le jeune homme à
l’arrière, alors que ses propres fils
sont sur le front. «On aurait dû les
fusiller, au lieu de les mettre en
prison, quand Albacete était à nous!»,
ajoute le fonctionnaire, en pensant à
tous ceux qui étaient alors suspects
de sympathies républicaines. «Mais
vous laisseriez à peine trois
Espagnols vivants sur cent!»,
réplique le fondateur. Au milieu de
l’après-midi, il apprend que
l’accusateur a été terrassé par une
crise cardiaque, juste après son
départ. Pedro peut reprendre son
travail18.

La préparation de Chemin

Le fondateur part prêcher deux
retraites au pays basque. Il complète



amplement un livre de
considérations spirituelles, déjà
publié en 1934. Ses points de
méditation, optimistes et toniques,
sont un prolongement de la
prédication de l’auteur depuis le
début des années trente. C’est tout un
plan de vie chrétienne qui est
proposé à des chrétiens plongés dans
le monde. Il n’y est fait
qu’exceptionnellement allusion à la
guerre, et pour en tirer des leçons
ascétiques: la purification imposée
par l’épreuve et l’appel à se donner
pour de bon19. Escriva ne parle que
de prière, de vie eucharistique, de
piété mariale, d’abandon à la volonté
de Dieu, de lutte intérieure, d’esprit
d’enfance, d’amour de l’Église, etc.
S’écartant du national-catholicisme
régnant en Espagne à l’époque, il
prône la compréhension mutuelle, la
largeur de vue, appelle à l’initiative
des laïcs, à un apostolat à la mesure
du monde et dans tous les milieux…
L’ouvrage sera imprimé à Valence, le



29 septembre 1939, sous le titre de 
Camino (Chemin).

La fin de la guerre

Fin 1938, la guerre entre dans sa
phase la plus meurtrière, avec une
puissante offensive des Républicains
sur le cours inférieur de l’Èbre,
suivie d’une contre-offensive des
Nationaux. Le 10 octobre, trois
jeunes gens qui se sont enrôlés à
Madrid dans l’armée républicaine
réussissent à traverser le front de
Somosierra (province de
Guadalajara). Parmi eux, Álvaro del
Portillo, futur collaborateur
immédiat et successeur du
fondateur. Le 14, ils rejoignent celui-
ci à Burgos.

L’abbé Escriva ne cesse de prier pour
que le conflit cesse: «Prière, prière et
prière: c’est là la meilleure
artillerie». Ses lettres restent
empreintes de confiance: «Le mot qui
doit être la caractéristique de votre



état d’esprit pour la reprise des
activités ordinaires d’apostolat, c’est
Optimisme. Il est vrai que la
révolution communiste a détruit
notre foyer et dispersé les moyens
matériels que nous avions réunis, au
prix de tant d’efforts. Il est vrai
également que notre entreprise
surnaturelle a subi, en apparence, la
paralysie de ces années de guerre. Et
que la guerre a été pour certains de
nos frères l’occasion de se perdre... À
tout cela je vous réponds que, si nous
ne nous écartons pas du chemin, les
moyens matériels ne seront jamais
un problème que nous ne puissions
résoudre facilement, par notre
propre effort ; que cette Œuvre
bouge, vit, a des activités fécondes,
comme le blé qu’on a semé germe
sous la terre gelée».

Le 5 février 1939, le président de la
République, Manuel Azaña, quitte le
territoire espagnol. Le 9, les troupes
nationales prennent l’avantage sur



l’armée républicaine dans les
montagnes de Catalogne. Le 5 mars,
un conseil de Défense se constitue à
Madrid en vue de négocier avec
Franco. La capitulation de l’armée
républicaine du front central est
signée le 28 mars à 13 heures.

Le fondateur de l’Opus Dei regagne
la capitale dès ce jour. Après dix-huit
mois de séparation, il retrouve sa
mère, sa sœur et son frère, et les
premiers membres de l’Opus Dei,
qu’il exhorte «à pardonner, à oublier
les torts et les souffrances subis, à les
offrir au Seigneur» et à reprendre
aussitôt leur apostolat dans leur
milieu étudiant.

La résidence est détruite. On
emménagera en juillet dans deux
appartements destinés à en accueillir
une nouvelle. La première expansion
de l’Opus Dei va alors commencer,
d’abord à Madrid puis à Valence,
Valladolid, Barcelone, Séville. Bientôt



ce sera le Portugal, l’Italie et d’autres
pays d’Europe (France, Angleterre,
Allemagne, Irlande).

L’après-guerre civile

Dans l’ambiance exaltée de l’après-
guerre, Josémaria Escriva
contribuera à éclairer les consciences
sur le caractère anti-chrétien du
nazisme, à une époque où, en
Espagne, l’attaque de l’Allemagne
contre l’URSS favorise l’aveuglement.
Il tentera aussi de persuader tous
ceux qui comme lui avaient souffert
de la guerre, de la nécessité de
pardonner et d’éviter de ranger les
Espagnols en «rouges» ou «non
rouges» (entendant cela, un
chauffeur de taxi lui répondra que
des gens comme lui auraient dû être
fusillés pendant la guerre…22).

Pie XII, dans un message radiodiffusé
du 16 avril 1939, avait exhorté «les
dirigeants et les pasteurs de la
Catholique Espagne à éclairer l'esprit



de ceux qui s’étaient laissés abuser,
en leur montrant avec amour les
racines matérialistes et laïcistes d'où
procédaient leurs erreurs et leurs
malheurs». Prenant Franco au mot,
le pape ajoutait: «Et nous ne doutons
pas, que tous ceux qui, comme des
enfants prodigues, cherchent à
regagner la maison du Père, seront
accueillis avec bienveillance et
amour. C’est à vous, vénérables
frères, qu'il revient de conseiller les
uns et les autres afin que tous, dans
leur politique de pacification, suivent
les principes inculqués par l'Église et
proclamés avec tant de noblesse par
le Généralissime: justice à l'égard du
crime et bienveillante générosité à
l'égard de ceux qui se sont laissés
abuser»23. Il y aura pourtant au
moins 28.000 exécutions après la fin
de la guerre et de nombreux
Espagnols croupiront en prison
durant des années24.



La paix retrouvée et la liberté
religieuse rétablie, les relations entre
l’Église et le nouveau régime n’en
sont pas pour autant exemptes de
tensions. Des nominations d’évêques
restent en suspens. Franco, tenant
pour valable le concordat de 1851
naguère dénoncé par le
gouvernement de la République,
obtiendra de présenter lui-même les
candidats à l’épiscopat. Les membres
de l’Opus Dei, attachés comme leur
fondateur à leur liberté d’opinion et
d’action, refuseront d’être
embrigadés collectivement dans le
Mouvement national, créé en 1937 et
officialisé après la guerre. Certains
qui se présenteront à des concours
pour des chaires universitaires,
seront barrés par des professeurs qui
répandront le bruit que l’Opus Dei
veut s’emparer de l’Université
espagnole. Cette opposition
rassemblera paradoxalement des
soutiens du régime et des



universitaires «libéraux» ayant
conservé leur poste après 193925.

L’abbé Escriva lui-même sera victime
d’une campagne de dénigrement et
dénoncé au Saint-Office, à Rome, au
motif qu’il serait hérétique de
proposer l’idéal de la sainteté aux
laïcs. En 1941, dénoncé par des
Phalangistes devant le tribunal de
répression de la franc-maçonnerie
comme instigateur d’une
«association judéo-maçonnique», il
est finalement relaxé. En ces temps
de patriotisme exacerbé, toute
suspicion de tiédeur vis-à-vis du
régime peut avoir des conséquences
graves pour ceux qui en font l’objet.

Josémaria Escriva laissera entendre
plus tard que s’il s’était installé à
Rome en 1947, c’était non seulement
pour rester près du siège de Pierre
après l’approbation pontificale de
l’Opus Dei, mais aussi parce qu’il
voulait prévenir les mauvaises



interprétations que sa présence à
Madrid aurait pu susciter. En tant
que prêtre, il n’estimera pas avoir la
compétence pour s’exprimer sur le
régime autoritaire mis en place à la
faveur de la guerre civile. C’était à la
hiérarchie espagnole de se
prononcer. Or celle-ci se contentera
de combattre les dérives
idéologiques du régime par un
magistère d’influence qui ne sera
d’ailleurs pas toujours bien admis.
Même quand avec le temps, les
évêques prendront distance à l’égard
du régime, ils n’iront jamais jusqu’à
interdire aux catholiques de
collaborer avec lui.

Quelques membres de l’Opus Dei
accepteront des responsabilités
ministérielles dans la dernière
période du franquisme, tandis que
d’autres, au même moment,
exprimeront leurs réserves, voire
leur opposition vis-à-vis du régime,
quitte à en subir durement les



conséquences26. Escriva laissera les
uns et les autres s’engager comme
bon leur semble. Mais il n’admettra
jamais que l’Opus Dei soit utilisé ou
présenté, à cette époque ou dans
l’avenir, comme un réservoir
politique ou un groupe de réflexion,
ni comme un lobby. Il ne l’a pas
fondé pour cela. Face aux
événements, son attitude personnelle
restera sacerdotale. Certes la paix est
revenue. Mais il estimera que les
mesures en faveur de l’Église ne
donnent pas au personnel du régime
le droit de monopoliser la
représentation des catholiques dans
la vie publique, non plus qu’à
certains catholiques de se servir du
pouvoir comme d’un bras séculier. Il
protestera aussi contre l’abus
consistant à peindre sur la façade des
cathédrales l’écusson de la Phalange,
avec la devise: «Tombés pour Dieu et
pour l’Espagne»27. Et il se refusera
toujours à faire le salut fasciste
pendant l’exécution des l’hymnes.



Son comportement et ses écrits le
montrent très attaché à la liberté
individuelle, comme on peut le
constater dans ces points de
méditation, rédigés à plusieurs
périodes de sa vie et inclus dans un
livre posthume publié en 1986 sous
le titre de Sillon:

C’est une triste chose que d’avoir une
mentalité à la César et de ne pas
comprendre la liberté des autres
citoyens, dans les affaires que Dieu a
laissées au jugement des hommes
(313).

Si l’autorité se transforme en un
autoritarisme dictatorial et que cette
situation se prolonge dans le temps,
on perd la continuité historique, les
personnes qui gouvernent meurent
ou vieillissent, des gens sans
expérience de direction arrivent à
l'âge mûr et la jeunesse,
inexpérimentée et agitée, veut
prendre les rênes: combien de maux!



et combien d'offenses à Dieu (celles
que l'on fait siennes et celles
d'autrui) retombent sur celui qui fait
un si mauvais usage de l'autorité!
(397).

Ou encore cette sentence tranchante:
Les hommes médiocres, médiocres
tant par leur intelligence que par la
médiocrité de leur esprit chrétien,
quand ils sont investis d'une autorité,
s'entourent de sots: leur vanité les
persuade, à tort, que de la sorte ils ne
perdront jamais leur pouvoir. Les
sages, en revanche, s'entourent de
personnes compétentes, qui allient le
savoir et une vie droite et ils en font
des hommes de gouvernement. Leur
humilité ne les trompe pas, car,
faisant grandir les autres, ils se
grandissent eux-mêmes (968).

S’il est vrai que l’auteur a donné à
ces réflexions une portée très
générale, englobant la société civile,
les institutions religieuses et les



mouvements d’apostolat, il paraît
impossible que l’observation de la
situation politique dans son propre
pays n’ait pu aussi les inspirer.

En tout cas, on peut rapprocher des
troubles qui ont précédé la guerre
civile (et des crises sociales et
internationales dont il fut le témoin)
cet autre commentaire de Sillon:

C'est par «le sentier d’un
mécontentement juste» que les
masses sont parties et qu'elles sont
en train de partir. Comme cela fait
mal!… Mais combien de gens déçus
avons-nous fabriqués, parmi ceux
qui se trouvent spirituellement ou
matériellement dans le besoin! — Il
faut introduire de nouveau le Christ
parmi les pauvres et les humbles:
c'est précisément chez eux qu’Il se
trouve le plus à l’aise (228).

François GONDRAND, Diplômé de
l’Institut d’Études Politiques de Paris



Diplômé d’études approfondies
d’espagnol (Université de Paris X)

Notes

1. Carnets intimes, n. 1315 (13 février
1936) et 1318 (28 février 1936), dans
VAZQUEZ DE PRADA A., Le fondateur
de l’Opus Dei, vol. 1, Seigneur, que je
voie!, tr. G. Grenet, Paris, le Laurier,
2001, p. 580. Par la publication de ces
Carnets et de lettres inédites, cet
ouvrage en trois volumes renouvelle
complètement le sujet.

2. Ibid. p. 299.

3. Instruction, 19 mars 1934, citée
dans GONDRAND Fr., Au pas de Dieu,
Josémaria Escriva, fondateur de
l’Opus Dei, Paris, éd. France-Empire,
1991, p. 105.

4. Lettre, 9 janvier 1932, Ibid. p. 85.



5. CARR R., La tragedia española. La
Guerra Civil en perspectiva, Madrid,
Alianza, 1977, p. 111.

6. Jean-Paul II a canonisé le P. Poveda
à Madrid le 4 mai 2003.

7. L’Osservatore Romano, 15 août
1936.

8. Témoignage de José Luis Rodríguez
Candela Manzaneque, consul du
Honduras, cité par VAZQUEZ DE
PRADA A., Le fondateur de l’Opus Dei,
vol. 2, Dieu et audace, Paris, le
Laurier, 2003, p. 89.

9. Cf. Ibid. p. 22.

10. Cf. CERVERA GIL J., Madrid en
guerra. La ciudad clandestina,
1936-1939, Madrid, Alianza, 1998, p.
225-6 et IRUJO M., Memorias, I y II,
Un vasco en el Ministerio de Justicia,
Buenos Aires, Ekin, 1944, p. 155-159.



11. Cf. VÁZQUEZ DE PRADA A., Le
fondateur…, vol. 2 (cité supra, n. 8), p.
145-148.

12 Lettre du 31 mai 1943, n. 45, Ibid.,
p. 148.

13. VÁZQUEZ DE PRADA A., Le
fondateur…, vol. 2 (cité supra, n. 8), p.
262-263.

14. Ibid. p. 286.

15. Ibid. p. 296.

16. Ibid. p. 300.

17. Cf. DEL PORTILLO A., Entretien
sur le fondateur de l’Opus Dei, Paris,
le Laurier, 1993, p. 31. C’est grâce à
quelques bulletins ecclésiastiques et
à la revue des jésuites Razón y fe que
l’encyclique finira par être connue.

18. Cf. VÁZQUEZ DE PRADA A., Le
fondateur…, vol. 2 (cité supra, n. 8), p.
321-328.



19. Cf. Chemin, 311: «La guerre est le
plus grand obstacle dressé sur le
chemin facile».

20. VÁZQUEZ DE PRADA A., Le
fondateur…, vol. 2 (cité supra, n. 8), p.
360.

21. Ibid. p. 361-362.

22. Ibid. p. 410.

23. Cf. Acta Apostolicæ Sedis, vol. 31
(1939), p. 151-154.

24. Cf. La Guerra Civil. Una nueva
visión del conflicto que dividió
España, éd. S.G. PAYNE et J. TUSSELL,
Madrid, Alianza, 1996, p. 598-604;
MARTÍN RUBIO A.D., «Las pérdidas
humanas (a consecuencia de la
Guerra Civil española)», dans La
Guerra Civil Española (setenta años
después), éd. M. ALONSO BAQUER,
Madrid, Actas, 1999, p. 321-365;
REDONDO G., Política, Cultura y
Sociedad en la España de Franco



(1939-1975), t. 1, La configuración del
Estado español nacional y católico
(1939-1947), Pampelune, Eunsa, 1999,
p. 105-108.

25. Cf. DEL PORTILLO Á., Entretien…
(cité supra, n. 17), p. 36; COVERDALE
J., La Fundación del Opus Dei,
Barcelone, Ariel, 2002, p. 317-318.

26. Le fondateur de l’Opus Dei, alors
qu’il résidait à Rome, demanda deux
audiences à Franco, l’une en
novembre 1953, pour défendre
l’honneur (non les positions
politiques) de Rafael Calvo Serer,
démis de ses charges au Conseil
Supérieur de la Recherche
Scientifique; l’autre en 1960, pour
tenter de lever les obstacles mis à la
reconnaissance comme université
catholique de plein droit du studium
generale qu’il avait fondé à
Pampelune. Cf. DEL PORTILLO A.,
Entretien... (cité supra, n. 17), p. 37,
38, p. 257-258; VAZQUEZ DE PRADA



A., Le fondateur de l’Opus Dei, vol. 3, 
Les chemins divins de la terre, Paris,
2004, ch. 22, note 172.

27 Cf. DEL PORTILLO A., Entretien…
(cité supra, n. 17), p. 35.

28. Deuxième édition française, Paris
1998.

Nouvelle Revue Théologique (Tome
127 n°l janvier-mars 2005),
Bruxelles

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-
lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-

josemaria-escriva-de-
balaguer-1902-1975/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-josemaria-escriva-de-balaguer-1902-1975/
https://opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-josemaria-escriva-de-balaguer-1902-1975/
https://opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-josemaria-escriva-de-balaguer-1902-1975/
https://opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-josemaria-escriva-de-balaguer-1902-1975/
https://opusdei.org/fr/article/le-fondateur-de-lopus-dei-dans-la-guerre-despagne-josemaria-escriva-de-balaguer-1902-1975/

	Le fondateur de l’Opus Dei dans la guerre d’Espagne (Josémaria Escriva de Balaguer, 1902-1975)

