opusdei.org

Le feu des premiers
chrétiens

Quelle fut la réaction des
premiers chrétiens face au
monde qui les entourait ? On a
parfois la tentation d’attribuer
I’expansion de I’Evangile a des
prodiges et a des miracles. La
foi fut pourtant le prodige qui
entraina des hommes de
conditions et de cultures les
plus diverses. La foi, et 'amour
du Christ.

08/10/2020



Il va bientot faire jour. Un homme se
promene sur une plage en
contemplant la mer. Il est trés connu
dans de nombreux cercles
intellectuels. Il voit soudain une
autre personne en ce lieu désert; c’est
un vieillard. ’intellectuel se
demande ce qu’il peut faire la a
pareille heure, mais il ne dit rien. Il
se contente de le regarder avec
étonnement. Le vieillard percoit sa
surprise et s’adresse a lui. Il lui
explique qu’il attend des membres de
sa famille qui sont en bateau. La
conversation se poursuit.
L’intellectuel donne son avis sur
toutes sortes de sujets : culture,
politique, religion. Il aime parler. Le
vieillard sait écouter, et voila que,
lorsqu’il intervient, il le fait dans un
esprit chrétien. En d’autres
circonstances, I'intellectuel aurait
peut-étre répondu avec ironie ou mis
un terme au dialogue. Cependant la
simplicité du vieillard le désarme.
L’intellectuel peut ne pas partager



ses idées, mais il reconnait qu’ils ont
beaucoup de choses en commun. 11
regarde avec sympathie la foi simple
du vieillard. Le temps passe. IIs se
disent au revoir. Jamais ils ne se
reverront.

L’intellectuel n’oubliera pas cette
rencontre. Des mois plus tard, il
comprendra que seules les paroles
du vieillard semblent répondre a sa
recherche de la vérité. Une rencontre
fortuite I’a rapproché de la foi, en lui
ouvrant un horizon plus vaste que
celui que lui offraient toutes ses idées
antérieures. Peu apreés, Justin le
philosophe recevra le baptéme et
deviendra I’'un des plus grands
apologeétes chrétiens. [1]

I1 est peut-étre arrivé a certains de
nos amis, ou a nous-mémes, de vivre
un épisode semblable. L’histoire de
saint Justin est actuelle parce que les
réponses aux questions que ’homme
ne peut manquer de se poser-le sens



de la vie, le bonheur, le moyen de
I’obtenir, I’existence de la souffrance
—ne se trouvent que dans le Christ.
Cependant, il est difficile de croire
que le bonheur et la plénitude de la
vie se trouvent sur la Croix. Cest
pourquoi peut-étre détournons-nous
parfois notre esprit de ce probleme.
Nous cherchons a fuir la souffrance a
tout prix ; mais la souffrance est
inévitable. Nous orientons notre vie
vers le succes, la sécurité que donne
I’argent, le plaisir ; mais ce sont des
appuis qui se révelent faux, qui
finissent par nous étouffer et nous
tromper. A la fin, il ne reste que la
solitude que ressentit le fils prodigue,
I’abandon de ’homme qui a voulu
construire sa vie sans Dieu. [2]

En lisant les Confessions de saint
Augustin ou les vies des premiers
convertis, nous découvrons que leurs
préoccupations essentielles étaient
les mémes que celles des hommes
d’aujourd’hui. Mémes angoisses,



meémes solutions, mémes succédanés,
et méme réponse, la seule et vraie : le
Christ. Il y en a qui essaient de nier
cette réalité, en présentant les
hommes du premier siécle comme
incapables de faire la différence
entre la réalité et la fiction. On
présente la croyance en Dieu comme
impossible a la lumiére du progres
actuel, incompatible avec le sens
moderne de la liberté.

Cette fagon de considérer les
premiers chreétiens — et leurs
contemporains !- est inexacte : dans
la Rome antique abondaient aussi les
modernes qui profitaient du progres
pour leur plus grand plaisir et
défendaient, au nom de la liberté,
leurs propres égoismes. Les premiers
chrétiens surent affronter les mémes
difficultés que nous, en répondant a
la grace. Il se peut méme que leurs
difficultés aient été objectivement
plus grandes, car ils vécurent dans
un monde €loigné des idées du



christianisme. Un monde dans
lequel, face a un niveau technique et
culturel inconnu auparavant, les
mots de" justice" ou d’"égalité"
étaient réservés a quelques-uns ; ou
les crimes contre la vie étaient
monnaie courante ; ou la mort des
autres faisait partie des amusements.
Parfois on parle du monde moderne
comme post-chrétien, sur un ton
négatif. Une telle opinion oublie que
méme ceux qui cherchent a nier le
message du Christ, ne peuvent —ni ne
veulent- se passer de ses valeurs
humaines. Un terrain d’entente est
évident chez les hommes de bonne
volonté, qui ne manquent jamais. De
toute facgon, la réalité, apres le Christ,
est chrétienne.

La piété des premiers chrétiens

Comment réagirent les premiers
chrétiens face au monde qui les
entourait ? Parfois on a la tentation
d’attribuer I’expansion de I’Evangile



a des prodiges et a des miracles. On
se trompe si ’on pense que, ceux-ci
étant moins nombreux aujourd’hui,
il ne reste qu’a se résigner aux
erreurs qui nous entourent. Nous
oublions alors que le Christ est le
méme hier, aujourd’hui et pour
toujours, que sa main est toujours
tendue. Et nous oublions aussi que la
majorité des premieres
communautés chrétiennes, ne vit
aucun signe extraordinaire. Cest la
foi qui fut le prodige qui entraina des
hommes de toute classe, condition et
culture. La foi, et ’amour du Christ.

Les premiers chrétiens étaient
conscients de posséder une nouvelle
vie. Le fait simple et sublime du
Baptéme [3] les avait ouverts a une
nouvelle réalité : rien ne serait plus
pareil. Ils étaient dépositaires de
I’amour de Jésus pour tous les
hommes et y participaient. Dieu
habitait en eux, et c’est pourquoi les
premiers chreétiens essayaient de



rechercher la volonté divine a tout
instant et d’ agir en manifestant la
méme docilité que celle du Fils aux
plans du Pere. Ainsi, a travers leur
vie quotidienne,leur cohérence
héroique , -parfois héroique
seulement par leur constance -, le
Christ vivifia le milieu dans lequel ils
étaient.

IIs purent étre les instruments de
Dieu parce qu’ils voulurent toujours
agir comme Jésus aurait agi lui-
méme. Saint Justin reconnaitra dans
le vieillard de la plage 'homme qui
P’amena a la foi, méme si sa
conversion fut postérieure. Priscille
et Aquila découvrirent les
enseignements d’Apollos.
Aujourd’hui nous voyons que les
conséquences de telles rencontres
sont incalculables. On ne peut penser
aux apologistes sans évoquer Justin,
ni a ’expansion du christianisme
sans Apollos. Et tout cela dans
I’espace d’un instant : que se serait-il



passe si le vieillard n’avait pas pris
I'initiative et n’avait pas demandé a
Justin s’ils se connaissaient ? et si
Aquila et Priscille n’avaient pas
admireé I’éloquence d’Apollos et
n’avaient pas suivi son chemin ?
Nous le savons pas. Ce que nous
savons C’est qu’ils répondirent a la
motion de ’Esprit qui les amena a
faire ces rencontres, et Dieu combla
de fruits leur docilité. En eux
s’accomplit ce que Saint José Maria
attendait de ses enfants et de tous les
chrétiens : Chacun de vous doit
s’efforcer d’étre un apotre d’apotres

[4].

S’ils étaient capables de répondre
aux motions de ’Esprit dans leur
ame, c’était en premier lieu, parce
qu’ils menaient une profonde vie de
piété. Ils savaient réserver plusieurs
moments de leur journée pour
rencontrer le Seigneur. Moments
choisis, non par hasard. IIs
considéraient que de ces moments



d’intimité dépendait aussi leur
rencontre avec le Seigneur tout au
long de leur journée.

De nombreux textes des premiers
siecles permettent de découvrir la
facon dont les chrétiens d’alors
vivaient leur foi. Des qu’ils se
levaient, ils s’agenouillaient pour
rendre grace a Dieu. Trois fois par
jour, ils disaient le Notre Pere sans le
réduire a de simples mots : les
commentaires des Péres et des
premiers écrivains ecclésiastiques
montrent comment ils le vivaient
dans leur activité quotidienne. Entre
autres choses, cette priere les mettait
face a leur filiation divine qui ne se
réduisait pas a une réalité abstraite.
Lorsqu’ils priaient pour leurs
ennemis, ils se demandaient de
quelle maniere ils pouvaient leur
témoigner ’amour de Dieu. Au
moment de demander le pain, ils le
reliaient a I’Eucharistie, et
remerciaient pour un tel don;



lorsqu’ils exprimaient cette
demande, ils découvraient la
nécessité d’étre détachés des biens de
la terre, ne souhaitant rien d’autre
que le nécessaire et ne s’inquiétant
pas de ce qui pouvait leur manquer.
Le Notre Pere devenait la synthése de
tout ’'Evangile et la norme de la vie
chrétienne.

Le choix lui-méme des moments
consacreés a cette priere leur
rappelaient les mystéres de la foi et
la nécessité de s’identifier a Jésus
tout au long des heures de la
journée : « C’est certainement a
Tierce que I’Esprit Saint descendit
sur les apotres (...) Le Seigneur fut
crucifié a Sexte, et a None il lava de
son sang nos péchés. » [5] La
catéchese, la formation qu’ils
recevaient ne séparait jamais le
mystere chrétien de la vie.

Beaucoup de fideles chrétiens
pratiquaient le jeine le mercredi et



le vendredi, les dies stationis. On
continuait a travailler, mais toute la
journée était empreinte d’'un ferme
désir de vigilance, concrétisée dans
la priére pour les autres hommes.
Comme des soldats de garde, ceux
qui suivaient cette habitude se
voyaient eux-mémes veillant en
présence de leur Seigneur. Et cette
pratique de piété avait des
conséquences sur le milieu qui les
entourait : « la nourriture que tu
aurais prise, tu calculeras a combien
elle serait revenue pour ce jour, et tu
en donneras le montant a une veuve,
a un orphelin ou a un pauvre. » [6]
Ce lien qui au long des siécles de
christianisme associe la véritable
piété a la charité, est émouvant.

I’Eucharistie occupait une place
privilégiée. [’assiduité a la parole de
Dieu, aux priéres et a la fraction du
pain [7] ne se bornait pas au
dimanche. Quelques textes des
premiers écrivains chrétiens nous



parlent de certains hommes qui
fréquentaient la Sainte Communion
au cours de la semaine, parfois au
prix de difficultés pour ne pas
rompre les jetines volontaires.
N’importe quel petit sacrifice n’était
rien pourvu qu’il renforce 'union
avec Jésus. Hommes et femmes
savaient que, plus ils seraient unis au
Christ, plus ils pourraient découvrir
facilement ce que Dieu attendait
d’eux et les occasions qu’il avait
préparées pour faire accéder tant
d’hommes a la plénitude du bonheur

Ces pratiques de piété n’étaient pas
considérées comme impositions
obligatoires de la foi. Elles étaient la
facon logique de répondre au don
recu. Dieu s’était donné, alors les
hommes n’allaient-ils pas le
rejoindre, le chercher ? Cest
pourquoi ils ne se contentaient pas
de faire un minimum, et il utilisaient
tout ce qui peut honorer Dieu pour le
rejoindre [8]. Dans ces normes de



piété —comme nous pourrions les
appeler- ils puisaient les forces pour
montrer le Christ dans leurs ceuvres ;
pou vivre de fagon contemplative, en
comprenant qu’ll voulait se servir de
chacune de leurs actions pour
annoncer le Royaume de Dieu. IIs
n’oubliaient pas que beaucoup de
grandes choses dépendaient du
comportement que Dieu attendait
d’eux [9].

Avec la force de la charité

C’est pourquoi la vie de piété était
inséparable d’un grand apostolat.
Dans certains cas, les amis des
premiers chrétiens durent noter des
changements dans leur mode de vie :
la dignité de la condition chrétienne
est incompatible avec un certain
nombre d’actions considérées alors,
et méme aujourd’hui, comme
normales.

Les chrétiens profitaient de ce
contraste pour expliquer la raison de



leur espérance et de leur nouvelle
conduite. IIs montraient comment
leur attitude était plus en accord
avec la dignité de ’homme, et que
leur foi ne les faisait pas renoncer a
ce qu’il y avait de bon dans le monde:
« je ne vais pas aux bains pendant les
Saturnales pour ne pas perdre et la
nuit et le jour, je prends un bain
pourtant a une heure convenable et
salubre, telle qu’elle me conserve la
chaleur du sang (...) Je ne me mets
pas a table dans la rue, aux fétes du
Liber, mais quelque part que je dine,
on me sert les mémes mets qu’a toi

» [10] Ils expliquaient que leur
attitude leur permettait de garder un
cceur pur pour Dieu et les autres,
parce que « si nous fuyons les
pensées, nous repousserons encore
plus les actes » [11]. Ils rompaient
ainsi avec le sophisme d’une morale
purement extérieure, parce que ce
qui vient du cceur est ce qui rend
I’homme impur. [12]



Parfois la conversion au
christianisme n’était pas visible
extérieurement, du moins de prime
abord. Beaucoup de gens, avant
d’étre baptisés,étaient connus pour
leur rectitude de vie : Saint Justin, le
consul Sergio Pablo [13], Pomponia
Grecina [14] le sénateur
Apollonius[15], les Flaviens [16] et
beaucoup d’autres peuvent servir
d’exemple.

Les historiens romains recueillirent
quelques noms illustres ; mais la plus
grande partie des premiers chrétiens
étaient des personnes courantes qui
avaient découvert la vérité dans le
message du Christ, sous 'impulsion
de la grace. Le fait de trouver la foi a
I’age adulte donna a leur profession
et a leurs relations sociales encore
plus de valeur ; ils créaient
I’atmospheére ou le Christ allait agir
en eux et a travers eux. Jamais ils ne
voulurent s’auto-exclure ou étre
sépares de la société ou ils avaient



grandi et qu’ils aimaient. Ils ne
transigeaient certes pas avec ce qui
offensait Dieu, mais ils cherchaient a
se surpasser dans ’accomplissement
de leurs devoirs et savaient que leur
action contribuerait a rendre le
monde plus juste.

Les témoignages sont innombrables,
mais la meilleure preuve de leur
attitude est peut-étre 'ardeur
apostolique des premiers chrétiens.
Derriere I’histoire de chaque
conversion, nous trouvons quelqu'un
qui a montré par ses ceuvres qu’il
avait fait un bon et vrai choix. Un
homme et une femme, qui
affrontaient la vie avec joie et
détermination.

Au moment d’agir, les chrétiens ne se
posaient pas de fausses alternatives
entre le domaine public et le privé.
Ils vivaient leur vie, la vie méme du
Christ. Cela choquait, vu la mentalité
de I’époque, car beaucoup voyaient



dans la religion un instrument
favorable a la cohésion de I’état. Une
telle confusion est visible, par
exemple, dans les Actes du martyre
de saint Justin. Le préfet Rusticus
était incapable d’accepter ou de
comprendre les mots de
responsabilité et d’initiative
personnelle du martyr : « chacun se
réunit ou il peut et ou il veut. Tu
penses sans doute que nous nous
réunissons tous dans un méme lieu,
mais il n’en est pas ainsi (...). J’ai
demeuré jusqu’a présent pres des
bains de Timiotine (...) aupres de la
maison d’un nommé Martin (...) Si
quelqu’un a voulu venir me trouver,
je lui ai communiqué la doctrine de
la vérité » [17]. Son action
apostolique était le résultat de la
pleine et libre initiative des enfants
de Dieu. Le grand changement social
qu’ils apportéerent fut toujours le
résultat de trées nombreux
changements.



Les incompréhensions étaient pour
les premiers chrétiens un stimulant
pour montrer leur foi par leurs
ceuvres. L’amour de Dieu se
manifestait dans le martyre. Celui-ci
était considéré comme un
témoignage : mais si subir le martyre
physique était le témoignage
supréme, la plupart des chrétiens
comprenaient qu’ils devaient refléter
un martyre spirituel, en montrant
dans leur vie le méme amour que
celui qui animait les martyrs.
Pendant des siecles, "martyr" et
"témoin" furent des termes
interchangeables, car ils renvoyaient
a un unique concept.

Nos ancétres dans la foi savaient
qu’agir chrétiennement faciliterait la
compréhension de I’Evangile et que
le manque de cohérence de leur vie
conduirait au scandale, « parce que
les gentils, quand ils entendent, de
notre bouche, les paroles de Dieu, ils
s’émerveillent de leur beauté et de



leur grandeur ; mais quand ils
découvrent que nos ceuvres ne sont
pas dignes des paroles que nous
pronongons, ils commencent aussitot
a blasphémer, en disant que c’est une
histoire fausse et mensongere ». [18]

Benoit XVI a rappelé la nécessité de
montrer ainsi la charité du Christ : «
L’amour du prochain enraciné dans
I’amour de Dieu est avant tout une
tache pour chaque fidele ». [19]
Quelle passionnante tache que de
rendre présent, ici et maintenant,
I’amour dont ’homme a toujours
besoin ! [20] Amour que les premiers
chrétiens manifestérent dans leur
engagement social, leur honnéteté
professionnelle, leur vie pure et leur
sens de ’amitié et de la loyauté. En
définitive dans leur cohérence. «
Nous, nous sommes toujours et en
tout conséquents et en accord avec
nous-mémes, car nous obéissons a la
raison et nous ne la violentons pas.

» [21]



A la lumiére de ces considérations, il
est facile de comprendre pourquoi
Saint José Maria encouragea ses fils
et ses filles a imiter les premiers
chrétiens. Il est passionnant de voir
comment ils vécurent : la méditation
de la doctrine de la foi jusqu’a la faire
noétre, la rencontre avec le Christ dans
PEucharistie, le dialogue personnel —
c’est-a dire une priére sans anonymat-
face a face avec Dieu, doivent
constituer la substance ultime de
notre conduite [22] De cette facon,
notre travail, notre vie courante,
manifesteront ce que nous sommes :
des citoyens chrétiens qui voulons
répondre joyeusement aux
formidables exigences de notre foi
dans sa plénitude.[23]

Nous ferons ’expérience de la
stupéfaction des premiers disciples en
voyant les prémices des miracles
qu’ils opéraient au nom du Christ, et
nous pourrons dire avec eux : " Nous



avons tellement d’influence sur le
milieu ambiant !" [24]

Source : Documents, Aotit 2006.

[1]Cfr. Saint Justin, Dialogus cum
Tryphone, 2.

[2]Cfr.Lc 15, 16.
[3]Entretiens, n. 24.
[4]Chemin, n.920

[5]Saint Cyprien, De Dominica
oratione, n. 35.

[6]Pastor de Hermas, Mandatum V, 4.
[7]Cfr. Hch 2,42.

[8]Cfr. Tertullien, De oratione, 27.
[9]Cfr. Chemin, n. 755.

[10] Tertullien, Apologticum, 42

[11] Atenagoras, Legatio pro
christianis, 33.



[12]Mt. 15, 18-19

[13]Hch. 13, 7.

[14]Tacite, Annales, 13, 32.
[15]Suétone, Vita Domitiani, 10,2.
[16]Suétone, Historia Romana, 67,14.

[17]Martyrium S. Iustinii et sociorum,
75.

[18]Pseudo-Clemente, Homilia
[ Secunda Clementis], 13.

[19]Benoit XVI, Deus caritas est, 25-
XII-2005,n. 20.

[20]Cfr. Ibid., n.31.

[21]Atenagoras, Legatio pro
Christianis, 35.

[22]Quand le Christ passe, n. 134.
[23]Cfr. Ibid.

[24]Chemin, n. 376



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/le-feu-des-
premiers-chretiens/ (01/02/2026)


https://opusdei.org/fr/article/le-feu-des-premiers-chretiens/
https://opusdei.org/fr/article/le-feu-des-premiers-chretiens/
https://opusdei.org/fr/article/le-feu-des-premiers-chretiens/

	Le feu des premiers chrétiens

