
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (XI) : Vous
êtes une lettre
envoyée par le Christ

Nos rapports avec Dieu dans la
prière sont intimement liés à
l’ensemble de nos actions
quotidiennes. Jésus l’a signalé
dans sa prédication et saint
Josémaria le rappelait toujours.

10/01/2021

À la fin de l’an 57, saint Paul écrit
une lettre aux chrétiens de Corinthe.
L’Apôtre est conscient que, dans cette



communauté, certains ne le
connaissent pas et que d’autres
avaient ajouté foi à des racontars le
discréditant. C’est pourquoi, dans son
texte, il expose les caractéristiques
des porteurs de l’Évangile de Jésus.
Nous savons aussi que, pour la même
raison, il avait promis de retourner
bientôt les voir, n’ayant pas pu le
faire jusqu’alors. C’est dans ce
contexte que nous lisons une des plus
belles phrases de ses écrits. Paul se
demande, dans une question
rhétorique, s’il aurait besoin d’une
lettre de recommandation pour que
cette communauté le connaisse
mieux et gagner ainsi leur estime.
Plein de foi en l’action de Dieu dans
le cœur de tous, il répond que sa
vraie lettre de recommandation est
précisément le cœur de chacun des
chrétiens de Corinthe. Il ajoute que
l’Esprit Saint lui-même écrit cette
lettre par l’intermédiaire de ce que
saint Paul leur avait transmis : « De



toute évidence, vous êtes cette lettre
du Christ » (2 Co, 3, 3).

Comment devenons-nous cette «
lettre du Christ » ? Comment Dieu s’y
prend-il pour nous transformer petit
à petit ? « Et nous tous qui n’avons
pas de voile sur le visage, nous
reflétons la gloire du Seigneur, et
nous sommes transformés en son
image avec une gloire de plus en plus
grande, par l’action du Seigneur qui
est Esprit » (2 Co 3, 18). Ces propos
mettent en lumière la méthode de
l’Esprit Saint pour faire son œuvre
en nous. Il s’agit de nous rendre
glorieusement semblables au Christ,
progressivement, en comptant sur le
temps : telle est la dynamique de la
vie spirituelle.

Vouloir les mêmes choses que Jésus

Nous comprenons bien qu’un des
plus gros soucis de Jésus fût que
notre prière, un moyen privilégié de
cultiver nos rapports avec Dieu, ne



soit pas un simple élément isolé
parmi bien d’autres tâches, sans
assez d’énergie pour transformer
notre vie. C’est pourquoi, pour
insister sur la nécessité d’unir la
prière à la transformation de notre
vie, le Christ a affirmé sur la
Montagne : « Ce n’est pas en me
disant : “Seigneur, Seigneur !” qu’on
entrera dans le royaume des Cieux,
mais c’est en faisant la volonté de
mon Père qui est aux cieux. Ce jour-
là, beaucoup me diront : “Seigneur,
Seigneur, n’est-ce pas en ton nom
que nous avons prophétisé, en ton
nom que nous avons expulsé les
démons, en ton nom que nous avons
fait beaucoup de miracles ?” Alors je
leur déclarerai : “Je ne vous ai jamais
connus […]” » (Mt 7, 21-23). Des
propos forts, car il ne suffit pas de
l’avoir suivi, même pas d’avoir fait
de grandes choses en son nom. Il
s’agit de quelque chose de beaucoup
plus profond : se conformer à la
volonté de Dieu.



Il ne nous est pas trop difficile de
comprendre ces propos du Seigneur.
Si la prière est un chemin,
manifestation d’une relation fondée
sur l’amitié, elle doit respecter les
traits caractéristiques d’une affection
de cette espèce. Les classiques
rappellent que les amis, idem velle,
idem nolle, aiment et rejettent les
mêmes choses. La prière change
notre vie parce qu’elle nous permet
d’être en harmonie avec les désirs du
cœur du Christ, de vibrer avec son
zèle pour les âmes, de chercher avec
enthousiasme ce qui plaît à notre
Père du ciel. S’il en allait autrement,
si la prière ne nous conduisait pas à
la glorieuse ressemblance dont parle
saint Paul, elle pourrait devenir, à
notre insu, une sorte d’auto-thérapie
en vue d’assurer la paix de notre
esprit ou de nous garantir des
espaces de solitude. Dans ce cas,
même si ces objectifs sont en soi
positifs, la prière ne remplirait pas sa
fonction principale, à savoir être la



voie d’une relation authentique
d’amitié avec le Christ, appelée à
transformer notre vie.

Cet important enseignement de Jésus
nous offre une piste pour faire le
point sur l’état de notre prière. Le
critère ne sera plus le sentiment ni le
goût spirituel que nous pouvons
éprouver dans nos moments de
prière ; pas plus que le nombre de
résolutions que nous sommes
capables d’y prendre ; même pas le
degré de concentration que nous
avons atteint. En revanche, la prière
pourra être évaluée selon la façon
dont nous surmontons l’incohérence
existant entre ce que nous croyons et
ce que, de facto, nous vivons.

Une identification qui se fait avec
le temps

Restons avec saint Paul, qui a reçu la
grâce de rencontrer le Christ
ressuscité sur la route de Damas.
Dans d’autres textes, il met en



évidence comment les premiers
chrétiens étaient bien conscients que
la finalité de la prière n’est autre que
l’identification au Christ. Par
exemple, il exhortait les chrétiens de
Philippes à avoir « les dispositions
qui sont dans le Christ Jésus » (Ph 2,
5) ; ou bien il affirmait en toute
simplicité aux Corinthiens que «
nous avons la pensée du Christ » (1
Co 2, 16). Or, avoir les mêmes
dispositions et la même pensée que
le Fils de Dieu est quelque chose que
nous ne pouvons pas atteindre par
nos seules forces ; ou par
l’application d’une technique
d’apprentissage. Certes, c’est
l’aboutissement de la lutte
personnelle pour faire le bien
comme Jésus le ferait, mais dans une
expérience de communion, celle qui
caractérise l’amour d’amitié ; ainsi,
par la grâce, nous permettons au
Christ de faire sien tout ce que nous
avons de plus personnel.



Pour autant que l’effet propre d’une
relation d’amitié est progressif, en
l’occurrence notre identification au
Christ, fruit de la prière, elle s’inscrit
dans le temps. C’est pourquoi saint
Josémaria rappelait que Dieu conduit
les âmes sur un plan incliné,
travaillant petit à petit leur cœur et
leur accordant le désir et l’énergie
nécessaires pour répondre de mieux
en mieux à son amour. « Dans ce
tournoi d’amour, nous ne devons pas
nous attrister des chutes, même des
chutes graves, si nous nous
approchons de Dieu, dans le
sacrement de pénitence, repentis et
avec le désir de nous corriger. Le
chrétien n’est pas un maniaque qui
collectionne des états de services
irréprochables. Jésus-Christ Notre
Seigneur, si ému de l’innocence et de
la fidélité de Jean, est aussi attendri
par le repentir de Pierre, après sa
chute. Jésus comprend nos faiblesses
et nous attire à lui, comme par un
plan incliné, en nous demandant de



savoir persévérer dans notre effort
pour monter un peu, jour après jour
» [1]. De savoir que nos misères, y
compris celles qui nous humilient le
plus, ne sont pas un obstacle
insurmontable pour aimer Dieu et
avancer sur le chemin de notre
identification complète à lui, nous
remplit d’espérance. En même
temps, cette réalité provoque notre
stupeur : comment est-il possible que
soit vrai le cri de saint Paul quand il
assure que « rien ne pourra nous
séparer de l’amour de Dieu qui est
dans le Christ Jésus notre Seigneur
» (Rm 8, 39) ?

La réponse, que seule la prière nous
permet de saisir totalement, se
trouve dans la primauté de
l’initiative divine : c’est Dieu qui
nous cherche et nous attire à lui.
L’apôtre Jean le rappelait avec
émotion au cours des dernières
années de sa vie : « Voici en quoi
consiste l’amour : ce n’est pas nous



qui avons aimé Dieu, mais c’est lui
qui nous a aimés, et il a envoyé son
Fils en sacrifice de pardon pour nos
péchés » (1 Jn 4, 10). Dès lors, faire la
prière c’est se rendre compte que
nous sommes dans de très bonnes
mains et que notre amour, aussi
imparfait soit-il, n’est que la réponse
à l’amour de Dieu, qui nous précède,
nous accompagne et nous suit. La
contemplation de cet amour est le
meilleur des stimulants pour monter
sur le plan incliné de l’identification
profonde à Jésus-Christ.

Pour grandir toujours plus dans
l’amour

Dans la vie chrétienne, le passage du
temps va normalement de pair avec
la croissance personnelle. C’est
pourquoi la bonne réponse à l’amour
de Dieu, que nous cherchons dans la
prière, se manifeste habituellement
par le désir d’être meilleur, par un
élan ferme pour écarter de nous ce



qui pourrait nous écarter du Christ.
Nous avons appris à faire assez
fréquemment notre examen
personnel dans la prière, en
demandant la lumière pour trouver
ce qui ne correspond pas à notre
condition d’enfant de Dieu ; nous
avons appris aussi à formuler des
résolutions concrètes pour avoir
l’aspiration, toujours avec l’aide de la
grâce, de plaire au Seigneur, en
éliminant les aspects de notre vie qui
nous écartent si peu que ce soit de
lui.

Nous savons bien que cet examen et
ces résolutions ne sont pas
simplement le moyen d’atteindre
tout seul certains objectifs, mais
plutôt la manière humaine d’aimer :
celui qui souhaite faire plaisir en tout
à un être cher s’efforce d’atteindre la
meilleure version possible de lui-
même. Tout en sachant que Dieu
nous aime tels que nous sommes,
nous souhaitons l’aimer comme il le



mérite. C’est pourquoi, dans une
tension salutaire, nous cherchons à
lutter ne serait-ce qu’un peu chaque
jour. Loin de nous la tentation si
facile de justifier nos faiblesses, en
oubliant que le Christ, par sa mort et
sa résurrection, nous a gagné assez
de grâces pour vaincre nos péchés 
[2].

Alors qu’il n’était encore qu’un jeune
prêtre, beaucoup d’évêques
demandaient à saint Josémaria de
prêcher des retraites ou des
exercices spirituels. Certains l’ont
accusé de prêcher des « exercices de
vie et non de mort » [3]. Ils étaient
habitués à orienter ces journées
surtout dans le sens de la destinée
éternelle de chacun et marquaient
leur surprise de voir saint Josémaria
parler aussi fréquemment de la
manière dont chacun doit vivre avec
cohérence sa vocation. Ce qui met
bien en évidence un trait
caractéristique de la mission de



l’Opus Dei : apprendre à matérialiser
la vie spirituelle, en évitant que la
prière ne soit une dimension
indépendante et isolée dans la vie
des chrétiens ; ou, selon les mots de
saint Josémaria, en éloignant « d’eux
la tentation, si fréquente alors
comme aujourd’hui, de mener une
espèce de double vie : d’un côté la vie
intérieure, la vie de relation avec
Dieu ; de l’autre, une vie distincte et à
part, la vie familiale, professionnelle,
sociale, pleine de petites réalités
terrestres » [4].

Même si, dans nos moments de
prière, nous n’expérimentons pas
sensiblement l’amour de Dieu, sauf
en certaines occasions, la réalité est
qu’il est toujours là, présent et
agissant. Si nous ajoutons à cet
amour notre lutte sur les points que
le Seigneur nous indique, alors notre
vie, c’est-à-dire nos pensées, nos
intentions et nos actions, se
transformera progressivement. Nous



deviendrons pour les autres le Christ
qui passe, ipse Christus.

L’aimer dans notre prochain

Un jour, un scribe a demandé à
Jésus : « “Maître, dans la Loi, quel est
le grand commandement ?” Jésus lui
répondit : “Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute
ton âme et de tout ton esprit. Voilà le
grand, le premier commandement. Et
le second lui est semblable : Tu
aimeras ton prochain comme toi-
même. De ces deux commandements
dépend toute la Loi, ainsi que les
Prophètes” » (Mt 22, 36-40). Ainsi, en
quelques mots, Jésus a expliqué une
fois pour toutes l’union entre l’amour
de Dieu et l’amour du prochain. C’est
un enseignement sur lequel il a
voulu insister jusqu’au dernier
moment, avant de monter
définitivement au ciel. Même
lorsque, déjà ressuscité, il a
rencontré Pierre sur les bords de la



mer de Galilée, aux promesses
d’amour de celui qui a été le premier
pape il répond invariablement par ce
mot : « Pais mes brebis » (cf. Jn 21,
15-17).

La raison ultime de l’union entre les
deux commandements et par
conséquent de la nécessité
d’apprendre à aimer le Christ chez
les autres, nous la trouvons dans la
manière dont Jésus présente avec
une grande force le jugement
dernier. C’est là qu’il met bien en
évidence l’union profonde qu’il a
établie avec chaque homme : «
J’avais faim, et vous m’avez donné à
manger ; j’avais soif, et vous m’avez
donné à boire » (Mt 25, 35). Le
Concile Vatican II enseigne, en effet :
« Par son incarnation, le Fils de Dieu
s’est en quelque sorte uni lui-même à
tout homme » [5]. Il n’est pas possible
de l’aimer sans aimer aussi le
prochain, sans apprendre à l’aimer
aussi en lui.



La prière, si elle est authentique,
nous amène à avoir le souci des
autres ; de ceux qui sont proches et
de ceux qui souffrent le plus. Elle
nous amène à vivre en bonne
entente avec tous et à réserver une
place dans notre cœur à ceux qui ne
partagent pas les mêmes pensées que
nous, en cherchant toujours leur
bien, souvent par des marques de
service. Dans la prière nous trouvons
la force pour pardonner et la lumière
pour aimer tout le monde toujours
mieux et plus concrètement, en
sortant de notre égoïsme et de notre
commodité, sans peur de nous
compliquer saintement la vie.
Comme le pape François nous le
rappelle « la meilleure façon de
discerner si notre approche de la
prière est authentique sera de
regarder dans quelle mesure notre
vie est en train de se transformer à la
lumière de la miséricorde » [6].
Acquérir un cœur compatissant et
miséricordieux, comme celui de



Jésus, image parfaite du cœur du
Père, voilà le fruit définitif de notre
vie de prière, le signe certain de
notre identification au Christ.

Nicolás Álvarez de las Asturias

Photo: Ava Sol - Unsplash

[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 75.

[2]. Cf. saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, nos 102-103.

[3]. Cf. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. 2, pp.
675-680.

[4]. Saint Josémaria, Entretiens, n°
114.

[5]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Gaudium et spes, n° 22.



[6]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, n° 105.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-connaitre-et-se-
connaitre-xi/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-xi/
https://opusdei.org/fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-xi/
https://opusdei.org/fr/article/le-connaitre-et-se-connaitre-xi/

	Le connaître et se connaître (XI) : Vous êtes une lettre envoyée par le Christ

