
opusdei.org

Le cœur chrétien,
moteur du
développement
social

Nous publions la conférence
prononcée par Mgr Echevarria,
Prélat de l’Opus Dei, à
l’occasion de la Journée
commémorative du 10ème
anniversaire d’Harambee
intitulée : "‘Le cœur chrétien,
moteur du développement
social’".

04/01/2013



Le cœur chrétien, moteur du
développement social. Réflexion à
partir de l’enseignement de saint
Josémaria

Chers amis d’Harambee-Africa,

Le dixième anniversaire de votre
association ravive en nous le
souvenir, toujours actuel, de la
canonisation de saint Josémaria
Escriva de Balaguer. Aussi, permettez
que, dix ans après ce 6 octobre 2002,
je commence par remercier Dieu
pour ce pasteur exemplaire qui, par
sa réponse héroïque aux dons
spirituels et humains reçus, a permis,
entre autres, que tant de milliers de
personnes du monde entier
souhaitent aider les hommes et les
femmes des pays financièrement
moins favorisés.

Personnellement, je tiens aussi à
montrer ma reconnaissance au
Seigneur pour la diffusion
universelle de la dévotion envers lui



et pour l’aide qu’il nous a prêtée
durant ces dix ans, à partir de la
cérémonie où notre très cher Jean-
Paul II appela Josémaria Escriva le
saint de la vie ordinaire.

Un grand cœur

Saint Josémaria fut un prêtre au
grand cœur, comme ses écrits le
montrent (bien), aussi bien dans sa
prédication orale que dans les
œuvres de service à la société qu’il
encouragea durant sa vie sur terre et
qu’il continue d’inspirer, par son
message, dans tous les continents et
tout particulièrement en cette
Afrique, terre d’espérance, qui, en
cette journée de travail, est
aujourd’hui au centre de notre
réflexion.

Je pense que sa grande capacité
d’aimer explique qu’en tant
d’endroits du monde il y ait des
églises, des chapelles, des édifices,
des rues et des places qui portent son



nom ; des congrès et des études sur
son message concernant la recherche
de Dieu dans les occupations
ordinaires ; des livres, des
productions audio-visuelles, des
personnes qui s’approchent de
l’Église grâce à un contact avec la
figure et les enseignements de saint
Josémaria. Tous les 26 juin, lorsque
l’Église célèbre sa mémoire
liturgique, il y a des milliers de
célébrations dans les coins les plus
variés de la planète. Des Messes ou
des femmes et des hommes de toute
race et de toute condition sociale,
demandent à Dieu « d’être configurés
à son Fils Jésus-Christ dans l’exercice
du travail ordinaire et de servir d’un
amour ardent l’œuvre de la
Rédemption » (1).

La primauté de l’amour

Mais, entrons dans le vif du sujet de
ce colloque. Saint Josémaria avançait
« qu’un homme ou une société qui ne



réagit pas face aux tribulations ou
aux injustices et qui ne tâche pas de
les soulager, n’est pas un homme ou
une société à la mesure du Cœur du
Christ » (2).

Quand on parle du « cœur humain »,
on ne se limite pas aux sentiments et
encore moins à ce muscle du corps. «
Très fréquemment, dit saint
Josémaria, nous faisons allusion à
toute la personne qui aime les autres
et qui les fréquente. Et, avec la façon
humaine de s’exprimer propre aux
Saintes Écritures qui nous permet
ainsi de comprendre les faits divins,
le cœur est considéré comme le
résumé, la source, l’expression et le
fond ultime des pensées, des paroles
et des actes. Un homme vaut ce que
vaut son cœur, pouvons-nous dire
dans notre langage » (3).

Benoît XVI l’a ainsi rappelé au début
de sa première encyclique : « Dieu
est amour et celui qui demeure dans



l’amour demeure en Dieu et Dieu en
lui » (1 Jn 4, 16). Ces paroles de la
Première lettre de Jean expriment
avec une particulière clarté ce qui
fait le centre de la foi chrétienne :
l’image chrétienne de Dieu, ainsi que
l'image de l'homme et de son chemin,
qui en découle » 4).

La charité, l’amour droit, est non
seulement le centre de la vie
chrétienne, mais aussi de l’existence
humaine tout court. En effet, « c’est
parce que Dieu est amour et que
l’homme est son image que nous
comprenons l’identité profonde de la
personne, sa vocation à l’amour.
L’homme est fait pour aimer ; sa vie
ne se réalise pleinement que si elle
est vécue dans l’amour » (5). Aussi, la
créature est-elle incompréhensible,
et incomprise par elle-même, si elle
ne trouve pas l’amour, si elle ne
l’éprouve ou ne se l’approprie pas, si
elle ne partage pas vitalement cette
richesse (6). Et vice-versa, l’être



humain se révèle d’autant plus
profondément et se développe
davantage, en tant que personne,
qu’il grandit en amour et dans le don
droit de lui-même, et qu’il dépasse la
logique du recevoir pour se projeter
dans la logique de la gratuité et du
don.

Le Compendium de la doctrine
sociale de l’Église retient que « la
charité est une force capable de
susciter des voies nouvelles pour
affronter les problèmes du monde
d’aujourd’hui et pour renouveler
profondément de l’intérieur les
structures, les organisations sociales
et les ordonnancements juridiques ».

En paraphrasant un enseignement de
saint Josémaria, nous sommes en
mesure de dire que le grand privilège
de la créature humaine est de
pouvoir aimer, en transcendant ainsi
l’éphémère et le transitoire (7) ; aussi,
chacun, chacune ne doit pas se



limiter à faire des choses : son
comportement devient pleinement
cohérent avec sa nature lorsqu’il
jaillit de l’amour, lorsqu’il manifeste
l’amour et qu’il est ordonné à
l’amour (8).

Qui plus est, il nous faut souligner,
avec des mots du Saint-Père, que «
c’est la vocation à l’amour qui fait
que l’homme soit l’image
authentique de Dieu : il est semblable
à Dieu dans la mesure où il aime
» (9). La charité, le service, le don de
soi au prochain expriment ainsi la
vocation fondamentale et innée de la
personne. Elle se développe en
aimant et en étant aimée. Ceci dit,
nous devons adopter cette
orientation comme une norme
constante et suprême de notre
conduite personnelle, car l’exercice
des vertus est animé par la charité,
lien de la perfection. De fait, voici ce
que saint Josémaria nous dit : « c’est
en vivant la charité — l’Amour— que



l’on vit toutes les vertus humaines et
surnaturelles du chrétien qui font
une unité et qui ne sauraient être
réduites à des énumérations
exhaustives. La charité demande de
vivre la justice, la solidarité, la
responsabilité familiale et sociale, la
pauvreté, la joie, la chasteté,
l’amitié… »(10).

Cette vérité concerne toute
l’humanité et essentiellement les
disciples de Jésus : pensons à ce
docteur de la loi qui voulut savoir
quel était le premier
commandement. Le Seigneur ne se
limita pas à lui montrer que l’amour
de Dieu est le plus grand et le
premier des commandements mais il
ajouta la nécessité d’aimer son
prochain comme un commandement
compris dans le premier (Mt 22,
35-39). Il exprime ainsi qu’il n’est pas
possible d’aimer Dieu si on n’aime
pas son prochain car une charité
authentique vis-à-vis de Dieu doit



être étendue à ce qu’Il aime, c’est-à-
dire au monde et aux personnes. En
reprenant une idée de saint Maxime
le Confesseur, Benoît XVI enseigne
que « l’amour de Dieu se manifeste
dans la responsabilité vis-à-vis
d’autrui » (11) ; et il montre que «
chez les Saints, il devient évident que
celui qui va vers Dieu ne s’éloigne
pas des hommes, mais qu’il se rend
au contraire vraiment proche d’eux.
» (12).

Il faut de même souligner qu’il n’y a
pas de véritable amour du prochain
si on n’aime pas Dieu : « Unis au
Christ en sa consécration au Père,
nous partageons sa compassion pour
les foules qui réclament la justice et
la solidarité et comme le bon
Samaritain de la parabole nous nous
engageons à donner des réponses
concrètes et généreuses » (13).
L’amour est exigeant, il requiert le
don de soi qui devient possible grâce
à la totale donation aimante du



Christ à tous les hommes et (qui)
nous demande de les traiter comme
Il l’a fait et nous y encourage (Jn
13,34; 15,12):

« Jésus nous a précisément fait
connaître à quel point on doit
exercer l’amour et le service. C’est
seulement si nous nous efforçons de
comprendre la profondeur de
l’amour de Dieu, de cet amour qui va
jusqu’à la mort, que nous serons
capables de nous donner totalement
aux autres, sans nous laisser vaincre
par la difficulté ou par l’indifférence
» (14).

Bien évidemment, alors qu’en
pratique notre charité authentique et
heureuse envers le prochain est plus
immédiate et prouve que nous
aimons bien Dieu, nous ne devons
pas oublier que l’énergie du réel
service du prochain provient de la
charité surnaturelle : le don de soi et
l’union sincère aux autres sont



possibles « grâce à la plus intime
union avec Dieu, en vertu de laquelle
elle s’est totalement laissé envahir
par Lui – condition qui permet à
celui qui a bu à la source de l’amour
de Dieu de devenir lui-même une
source d’où «jailliront des fleuves
d’eau vive » (Jn 7, 38).» (15).

Cette interaction entre l’amour de
Dieu et l’amour du prochain, qui a
toujours été le fait du christianisme
depuis ses débuts, est mise en
exergue dans l’encyclique Deus
caritas est : « Si dans ma vie je
néglige complètement l’attention à
l’autre, désirant seulement être «
pieux » et accomplir mes « devoirs
religieux », alors même ma relation à
Dieu se dessèche » (16).

Il est nécessaire de mettre son
cœur dans la vie sociale

Le fait que le comportement des
créatures est pleinement humain
quand il jaillit de l’amour est une



réalité « valable aussi dans le
domaine social : il faut que les
chrétiens en soient des témoins
profondément convaincus et qu’ils
sachent le montrer avec leur vie
» (17). Aussi, la charité, le service,
doivent-ils être présents et pénétrer
toutes les relations humaines : « Il est
le principe non seulement des micro-
relations : rapports amicaux,
familiaux, en petits groupes, mais
également des macro-relations :
rapports sociaux, économiques,
politiques » (18). Nous devons être
convaincus, et en persuader les
autres, que la société n’est pas faite
au départ de liens contractuels et
utilitaires, mais de liens plus
profondément humains, présidés par
cet amour qui devient ainsi un
principe, au rang des premiers
critères pour le développement de la
société aussi et qui doit être
considéré comme l’âme de tout
l’ordre social(19).



Le Compendium de la doctrine
sociale de l’Église dit que la charité
est « une force capable de susciter de
nouvelles voies pour affronter les
problèmes du monde d'aujourd'hui
et pour renouveler profondément de
l'intérieur les structures, les
organisations sociales, les normes
juridiques. Dans cette perspective, la
charité devient charité sociale et
politique : la charité sociale nous fait
aimer le bien commun et conduit à
chercher effectivement le bien de
toutes les personnes, considérées
non seulement individuellement,
mais aussi dans la dimension sociale
qui les unit » (20).

C’est donc une exigence qui concerne
toutes les composantes de la société
— les chrétiens, tout d’abord, puis la
communauté ecclésiale— qui doivent
s’efforcer d’aimer le prochain, en
œuvres et en vérité , d’un amour qui
touche, de façon ordonnée, non
seulement les « relations de



proximité » la famille par exemple,
mais aussi les personnes les plus
éloignées. Si l’on tient à faire que la
société soit plus humaine, plus digne
de la personne, alors il faut accorder
à la charité sociale la place qui lui
revient afin qu’elle inspire, qu’elle
purifie et qu’elle élève tous les liens
humains, politiques et économiques,
etc. Tout compte fait, le précepte de
l’amour est le critère premier du
progrès de tous et des avancées
sociales (21): la charité doit
imprégner, de l’intérieur, toutes les
structures sociales. C’est pourquoi, le
Saint-Père a parlé ainsi de la fonction
de la doctrine sociale de l’Église : «
elle est caritas in veritate in re sociali
”, l’annonce de la vérité de l’amour
du Christ dans la société » (22).

Quelques conséquences

Nous sommes face à une réalité d’où
découlent diverses conséquences
pratiques concernant la démarche de



l’Église et de chaque fidèle concret.
Nous allons en évoquer certaines.

L’exigence d’annoncer le Dieu-Amour
révèle que, dans la sphère sociale
aussi, l’engagement de charité ne
peut pas être considéré comme bon
mais secondaire, parce qu’il est une
partie essentielle de la mission de
l’Église et de chaque chrétien. De ce
fait, l’organisation ecclésiale de la
charité a fait ses premiers pas au tout
début de l’Église elle-même et
ensuite, sous (de) différentes formes,
elle s’est prolongée et se prolongera
tout au long de l’histoire. C’est ce que
saint Josémaria exprimait : « On
comprend très bien l’impatience,
l’angoisse, les désirs inquiets des
chrétiens cohérents qui ne se
résignent pas devant l’injustice
personnelle et sociale que le cœur
humain est capable de fomenter.
Tant de siècles de coexistence parmi
les hommes et encore(,) tant de
haine, tant de destruction, tant de



fanatisme accumulé dans des yeux
qui ne veulent pas voir et dans des
cœurs qui ne veulent pas aimer. Les
biens de la terre partagés par un
petit nombre ; les biens de la culture,
cloîtres dans des cénacles. Et, dehors,
des gens affamés de pain, de sagesse,
des vies humaines, saintes parce
qu’elles procèdent de Dieu, traitées
comme de simples objets, comme des
chiffres d’une statistique. Je
comprends et partage cette
impatience qui me conduit à
regarder le Christ qui continue de
nous inviter à mettre en pratique le
commandement nouveau de l’amour
» (23).

Promouvoir la charité sociale nous
concerne tous, par conséquent. C’est
une tâche nécessaire au niveau
individuel, associatif et ecclésial
aussi.

Le Concile Vatican II l’a souligné avec
fermeté, « l’acceptation des relations



sociales et leur observance doivent
être considérées par tous comme l’un
des principaux devoirs de l’homme
contemporain », et il a rappelé aussi
que « le chrétien qui manque à ses
obligations temporelles, manque à
ses devoirs envers le prochain. Il
manque surtout à ses obligations
envers Dieu et met en danger son
salut éternel » (24).

Dans cette logique, saint Josémaria
enseignait que « les chrétiens, — tout
en ayant toujours la liberté la plus
large à l’heure d’étudier et de mettre
en pratique les solutions diverses, et
partant avec une logique pluraliste
— doivent converger dans une
volonté identique de servir
l’humanité. Autrement, leur
christianisme ne sera pas la Parole et
la Vie de Jésus : ce sera un masque,
un leurre vis-à-vis de Dieu et des
hommes » (25).



La charité, qui est amour, doit
toucher la créature en son intégrité,
corporelle et spirituelle : « Les
hommes ont besoin du pain de la
terre qui leur donne vie et aussi du
pain du ciel qui éclaire et réchauffe
leur cœur » ( 26). Une carence
péremptoire exige, de toute urgence,
le don d’aides matérielles à des
moments spécifiques, mais on ne doit
jamais oublier les secours spirituels :
la charité doit en quelque sorte
mettre l’amour de Dieu devant les
yeux.

Dans ce sens, l’activité caritative
chrétienne doit avoir une spécificité
particulière qui ne peut ni se perdre,
ni être diluée en une philanthropie
purement humaine, bonne mais
insuffisante pour la mission que le
Christ nous a confiée. Il faut
souligner aussi que la force de toute
action caritative dépend de la force
de la foi et de l’amour de Dieu de
ceux qui la réalisent, ainsi que le



souligne Benoît XVI : « C’est
seulement sur les bases d’un
engagement quotidien à accueillir et
à vivre pleinement l’amour de Dieu,
qu’on peut promouvoir la dignité de
chaque être humain en particulier.
» (…) Sans un fondement
transcendant, sans une référence à
Dieu Créateur, sans la considération
de notre destin éternel, nous
risquons de devenir la proie
d’idéologies nocives. » (27).

En même temps, pour que cela ne
soit pas une chimère stérile, il faut
souligner que l’amour social
demande une institutionnalisation :

«Par bien des aspects, le prochain à
aimer se présente « en société » (…) :
l'aimer sur le plan social signifie,
selon les situations, se prévaloir des
médiations sociales pour améliorer
sa vie ou éliminer les facteurs
sociaux qui causent son indigence.
L'œuvre de miséricorde grâce à



laquelle on répond ici et maintenant
à un besoin réel et urgent du
prochain est indéniablement un acte
de charité, mais l'engagement
tendant à organiser et à structurer la
société de façon à ce que le prochain
n'ait pas à se trouver dans la misère
est un acte de charité tout aussi
indispensable, surtout quand cette
misère devient la situation dans
laquelle se débattent un très grand
nombre de personnes et même des
peuples entiers » (28).

Il est indispensable de souligner que,
bien que les structures sociales
soient nécessaires, leur finalité ne
consiste pas à se substituer à l’amour
des personnes, parce que seul
l’amour rend incommensurable la
dignité humaine et pas seulement ce
qui est juste, raisonnable, etc.… «
Soyez convaincus que vous ne
résoudrez jamais les grands
problèmes de l’humanité avec la
justice seulement. Quand on est juste



tout court, on ne doit pas s’étonner
que les gens en soient blessés : la
dignité de l’homme, fils de Dieu,
demande bien davantage. La charité
doit tout remplir et accompagner
parce qu’elle adoucit toute chose, elle
divinise tout : Dieu est amour (1 Jn
4,16). Nous devons toujours agir avec
cet amour de Dieu qui rend plus
facile l’amour du prochain, qui
purifie et élève les amours sur terre
(29). De plus, « l’affirmation selon
laquelle les structures justes
rendraient les œuvres de charité
superficielles, recèle une conception
matérialiste de l’homme » (30). Aussi,
les institutions et les lois ne suffisent-
elles pas à bâtir une société digne de
la personne. Il faut aussi la charité
personnelle comme base solide de la
vie sociale.

Ce que je viens de dire s’applique à
toute situation sociale mais il faut
surtout l’actualiser lorsqu'il s'agit de
groupes sociaux plus indigents. Il



faut ainsi mettre en pratique l’amour
préférentiel des pauvres, en sa
dimension sociale et planétaire, en
promouvant des formes de
coopération au développement qui
dépassent les divisions religieuses,
raciales, idéologiques, territoriales,
etc. Saint Josémaria rappelait que «
l’Opus Dei (doit se trouver) là où il y
a pauvreté, là où il y a manque de
travail, là où il y a tristesse, là où il y
a souffrance, afin que la souffrance
soit endurée dans la joie, que la
pauvreté disparaisse, que le travail
ne manque pas — parce nous
formons les gens de sorte qu’ils
puissent en avoir— pour faire une
place au Christ dans la vie de chacun,
s’il le veut bien, puisque nous
sommes très amis de la liberté » (31).

Et comme il le disait par ailleurs, « il
n’y a donc qu’une race : la race des
enfants de Dieu. Il n’y a qu’une seule
couleur, la couleur des enfants de
Dieu. Et il n’y a qu’une seule langue :



celle qui parle au cœur, à l’esprit,
sans bruit de paroles, qui nous fait
connaître Dieu et fait que nous nous
aimions les uns les autres » (32).

Une raison pragmatique nous pousse
aussi à coopérer au développement
de tous. En effet, aucun groupe
humain ne peut atteindre son
développement que s’il favorise le
développement des autres. Le
bienheureux Jean-Paul II rappelait
que « la collaboration au
développement de tout l'homme et
de tout homme est en effet un devoir
de tous envers tous, et elle doit en
même temps être commune aux
quatre parties du monde : Est et
Ouest, Nord et Sud ; ou, pour
employer le terme en usage, aux
divers « mondes ». Si, au contraire,
on essaie de le réaliser d'un seul côté,
dans un seul monde, cela se fait aux
dépens des autres ; et là où cela
commence, du fait même que les
autres sont ignorés, cela



s'hypertrophie et se pervertit (33).
Mis à part cette raison pragmatique,
la coopération au développement des
plus nécessiteux surtout, est un
impératif éthique et chrétien qui
demande de renoncer à toute espèce
d’égoïsme. L’union de l’humain et du
divin est centrale dans le message de
saint Josémaria qui affirmait que la
vie des fidèles de l’ Œuvre est « un
service aux buts exclusivement
surnaturels parce que l’Opus Dei
n’est ni ne sera jamais — il ne saurait
l’être— un instrument temporel ;
mais c’est en même temps un service
humain parce que vous ne faites que
tâcher d’atteindre la perfection
chrétienne dans le monde,
proprement, avec votre agir tout à
fait libre et responsable dans tous les
domaines de l’activité citoyenne. Un
service dévoué qui n’avilit pas votre
cœur, mais qui l’éduque et l’agrandit,
fait qu’il devienne universel, romain,
au sens le plus noble de ce mot et
vous permet de chercher l’honneur



et le bien des gens de chaque pays :
afin qu’il y ait chaque jour moins de
pauvres, moins d’ignorants, moins
d’âmes sans foi, moins de désespérés,
moins de guerres, moins d’insécurité,
plus de charité et plus de

paix » (34).

Comme tout ce qui touche à la vie
chrétienne, les critères évoqués ne
sont pas seulement une belle théorie
à prêcher, mais sont surtout un
encouragement à l’action efficace en
faveur du développement intégral
des hommes, sans exclusions (35). Ce
développement doit être un objectif
incontournable, demandant de
l’effort, un effort programmé,
responsable et réglementé, que tous,
chacun à sa place dans l’Église et
dans la société civile, nous sommes
tenus de réaliser (36). Pour y arriver,
il faudra sans doute contribuer à
changer les styles de vie, les
structures de pouvoir qui gouvernent



la société, les modèles de production
et de consommation, en les orientant
selon une droite compréhension du
bien commun de l’humanité toute
entière (37).

Personne ne saurait esquiver
l’engagement à vivre de la sorte, avec
le souci d’aider nos frères. Mais il est
tout aussi indispensable de le
transmettre aux autres, de les aider,
comme le dit saint Josémaria « à
surmonter leur égoïsme et à mettre
généreusement une partie de leur
temps au service des moins

fortunés, en participant à des tâches,
adaptées à leur âge, où le souci d’une
solidarité humaine et divine soient
manifeste » (38).

Comme les initiatives d’Harambee
concernent le monde africain,
j’aimerais évoquer ce propos de
Benoît XVI dans son exhortation
apostolique Africae munus, du 19
novembre dernier « la conscience



humaine est interpellée par de
graves injustices existant dans notre
monde, en général, et à l’intérieur de
l’Afrique, en particulier. (…) La
justice, vécue dans toutes les
dimensions de la vie, privée et
publique, économique et sociale, a
besoin d’être soutenue par la
subsidiarité et la solidarité, et encore
plus d’être animée par la charité
» (39).

Harambee est né à l’occasion de la
canonisation de saint Josémaria. En
vous souhaitant aujourd’hui un bon
anniversaire, je vous remercie pour
le travail que vous faites et vous
assure de mes prières pour qu’il y ait
de plus en plus de personnes
impliquées dans cet effort collectif
qui cherche à secourir des personnes
et des entités d’Afrique qui, à leur
tour, veulent être les artisans et les
protagonistes du développement de
leurs nations.



Avec vous, je rends grâces à Dieu
pour les nombreux projets éducatifs
déjà mis en route en Afrique
Subsaharienne durant les dix années
écoulées et pour les nombreuses
activités que vous avez promues
ailleurs dans le monde afin de
donner une vision de l’Afrique loin
des stéréotypes : certes, c’est dans
votre continent que sont concentrées
quelques injustices qui ne peuvent
laisser personne indifférent, mais
l’Afrique est aussi une terre aux
valeurs spirituelles très importantes
pour notre époque.

******

Après demain commence la 13ème
Assemblée du Synode des évêques
sur « La nouvelle évangélisation
pour la transmission de la foi
chrétienne ». Je vous invite à prier
pour cette intention. En ce dixième
anniversaire de la canonisation de
saint Josémaria, ayons recours à son



intercession : puisse cette Assemblée
ecclésiale rappeler au monde que la
sainteté n’est pas une affaire de
privilégiés mais que, comme le
Concile Vatican II l’a confirmé— elle
est une invitation universelle, à la
portée de tout homme, de toute
femme de bonne volonté.
Demandons au Seigneur que ce
Synode contribue aussi, avec l'Année
de la Foi, à élargir beaucoup de
cœurs « à la mesure de l’amour du
Cœur du Christ ». Des cœurs, qui, par
la grâce de Dieu, soient le moteur
d’autres conversions et de
transformations d’un environnement
social en accord avec la dignité de
l’homme et de son destin pour la
gloire de Dieu, en Afrique et dans le
monde entier.

(1) Prière collecte de la Messe de
saint Josémaria Escriva de Balaguer,
prêtre, (26 juin).



(2) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 167.

(3) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 164.

(4) BENOÎT XVI, En. Deus caritas est,
n. 1.

(5) BENOÎT XVI, Message au X Forum
International des Jeunes, 24-III-2010.

(6) Cf. BIENHEUREUX JEAN-PAUL II,
Redemptor hominis, n. 10.

(7) Cf. SAINT JOSÉMARIA,
L’engagement avec la vérité, n. 8
(Discours sur l’université).

(8) Cf. SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 48

(9) BENOÎT XVI, Discours au colloque
ecclésial du diocèse de Rome, 6-
VI-2005.

(10) SAINT JOSÉMARIA, Entretiens, n.
62.



(11) BENOÎT XVI, En. Spe salvi, n. 28.

(12) BENOÎT XVI, En. Deus caritas est,
n. 42.

(13) BENOÎT XVI, Discours aux
organisations de la Pastorale Sociale,
13-V-2010.

(14) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 98

(15) BENOÎT XVI, En. Deus caritas est,
n. 42.

(16) BENOÎT XVI, En. Deus caritas est,
n. 18.

(17) Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n. 580.

(18) BENOÎT XVI, En. Caritas in
veritate, n. 2.

(19) Cf. Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n. 32.



(20) Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n. 207.

(21) Jésus-Christ « nous révèle que
Dieu est amour (1 Jn 4, 8), et il nous
apprend en même temps que le
commandement nouveau de l’amour
est la loi fondamentale de la
perfection humaine et donc de la
transformation du monde. (…) en
même temps, il nous dit que cette
charité il ne faut pas uniquement la
chercher dans les événements
importants mais, avant tout, dans la
vie ordinaire ». CONCILE VATICAN II,
Const. past. Gaudium et spes, n. 38.

(22) BENOÎT XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 5.

(23) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 111.

(24) CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 30 et 43



(25) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n. 167.

(26) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe , n. 49.

(27) BENOÎT XVI, Discours à la
Caritas Internationalis, 27-V-2011.

(28) Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n. 208.

(29) SAINT JOSÉMARIA, Amis de
Dieu, n. 172.

(30) BENOÎT XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 28 b).

(31) SAINT JOSÉMARIA, Un regard
vers l’avenir au cœur de Vallecas,
Madrid 1998, p. 135 (paroles du 1-
X-1967).

(32) SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe , n. 106.

(33) BIENHEUREUX JEAN-PAUL II
Enc. Sollicitudo rei socialis, n. 32.



(34) SAINT JOSÉMARIA, Lettre 31-
IV-1943, n. 1.

(35) Cf. BIENHEUREUX JEAN-PAUL II
Enc. Centesimus annus, n. 57.

(36) Cf. BIENHEUREUX JEAN-PAUL II
Enc. Sollicitudo rei socialis, nn. 42-45.

(37) Cf. JEAN-PAUL II, Enc.
Centesimus annus, n. 58.

(38) SAINT JOSÉMARIA, Entretiens, n.
111.

(39) BENOÎT XVI, Exh. ap. Africae
munus, n. 24.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-
moteur-du-developpement-social/

(20/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/
https://opusdei.org/fr/article/le-coeur-chretien-moteur-du-developpement-social/

	Le cœur chrétien, moteur du développement social

