
opusdei.org

Le 14 février 1930

Récit publié dans « Le
Fondateur de l'Opus Dei »,
biographie écrite par Andrés
Vázquez de Prada, Volume I,
publié en français par Le
Laurier en 2001, pages 315-324.

16/02/2015

Josémaria dresse le bilan de ses
efforts apostoliques depuis le 2
octobre avec une grande simplicité: 
Dès le premier instant, il y a eu une
intense activité spirituelle; et j'ai
commencé à chercher des vocations'".
Et s'il avait été amené à demander au



Seigneur, devant la religieuse
moribonde, d'être un saint prêtre,
c'est parce qu'il considérait que son
âme était comme plongée dans la
tiédeur et le laisser-aller.

Le propos peut paraître incongru; il
ne s'agit pourtant pas là d'une
affirmation gratuite. Le sentiment de
l'énorme décalage entre ses efforts
apostoliques et l'ampleur de la tâche
qui lui avait été confiée était pour lui
source de malaise:

Que peut faire un jeune enfant qui
doit accomplir une mission, s'il n'a
ni moyens, ni âge, ni science, ni
vertus, ni rien ? se demande-t-il. 
Aller vers sa mère et son père,
recourir à ceux qui peuvent
quelque chose, demander de l'aide
aux amis ... C'est ce que j'ai fait
dans ma vie spirituelle. Mais, il est
vrai, à coup de disciplines, en
marquant le rythme. Bien que pas



toujours: à certaines périodes, ce 
n'était pas le cas.

Devant la disproportion entre sa
haute mission et ses maigres
ressources, il lui semblait que son
âme était prise d'une torpeur dont il
ne parvenait pas à se dégager.

Après 1928, même si j'ai commencé
tout de suite à travailler, je me
suis endormi. Ego dormivi, et
soporatus sum (Ps 3, 6) ; je
m'endormis et je suis resté comme
assoupi, et c'est le Seigneur qui
m'a conduit et qui m'a amené à
travailler plus intensément
chaque jour.

Bien plus tard, il évoquait de vieux
souvenirs regrettant encore, dans sa
profonde humilité, d'avoir tant
résisté à Dieu: Le Seigneur sait bien
que j'ai commencé à travailler dans
l'Opus Dei à contrecœur. C'est
pourquoi je vous demande pardon
très souvent, disait-il à ses enfants.



Maintenant que le Seigneur avait
répondu aux souhaits ardents de
nombreuses années de prière, il
semblait que sa volonté fléchissait et
qu'il se sentait tout lézardé de
l'intérieur :

Je voulais et ne voulais pas. Je
voulais remplir ce qui était une
mission impérative et, dès le
premier jour, il s'en suivit un
intense labeur spirituel. Et je ne
voulais pas, même s'il est vrai que,
de l'âge de quinze ans jusqu'à
vingt-six ans, j'avais constamment
lancé un appel à Jésus-Christ,
notre Seigneur, en lui disant,
comme l'aveugle de l'Évangile:
Domine, ut videam ! (Lc 18,41) ; 
Seigneur fais que je voie. D'autres
fois, c'était dans un latin de basse
latinité: Domine, ut sit! 
qu'advienne ce que tu veux;
j'ignore ce que c'est! Et de même à
la très Sainte Vierge: Domina, ut
sit !



Il exerçait son apostolat avec un zèle
et une conviction sincères. Sans
jamais une seule hésitation, bien
que je ne voulais pas, insiste-t-il!".
Lui-même ne pouvait s'expliquer
cette contradiction apparente, cette
sorte de résistance intérieure. Ce
n'était certes pas l'élan qui lui
manquait pour accomplir sa mission.
Disons plutôt que, tout en se donnant
à fond, il visait des objectifs toujours
plus généreux.

Il avait reçu —cela ne faisait aucun
doute pour lui— une idée claire et
générale de ce qu'allait être l'Œuvre
dans son ensemble, mais rien quant
à la façon de la réaliser. Aussi bien,
dès le 2 octobre, les inspirations
cessant, demeura-t-il dans une semi-
obscurité : le noyau du message divin
était clair, sans toutefois être
accompagné des lumières spécifiques
et pratiques qui lui auraient permis
de concrétiser cette vision. Ou mieux,
pour reprendre ses propres mots, ce



fut la fin de ce courant spirituel
d'inspiration divine [qui] 
dessinait, déterminait ce qu'il
voulait. Selon ses dires, il n'arrivait
pas à se défaire de l'idée de cette
charge écrasante et divine, face à
laquelle le courage lui manquait. Il se
l'est toujours reproché: J'ai été lâche.
J'avais peur de la Croix que le
Seigneur plaçait sur mes épaules.

(C'est là un trait d'humilité commun
dans la vie des saints, comme si, face
à la grandeur des invitations divines,
leur réponse leur paraissait toujours
insuffisante.)

Cependant, cette crainte, cette
lâcheté supposée, suffisaient-elles à
expliquer ses inquiétudes? Ne faut-il
pas leur chercher des explications
liées davantage à la manière d'être
de Josémaria, dont le tempérament
ne laissait guère de place à
l'indécision, à la crainte ou à la
pusillanimité? Depuis son enfance,



nous l'avons vu, son caractère était
tout entier réfractaire au cérémonial
et à l'ostentatoire. Cette tendance
naturelle finit par s'enraciner très
profondément dans son être, le
surnaturel aidant: J'ai ressenti dans
mon âme, depuis le moment où j ai
décidé d'écouter la voix de Dieu —
pressentant l'amour de Jésus— un
désir de me cacher et de
disparaître, de vivre ce illum
oportet crescere, me autem minui
(Jn 3, 30) ; il faut que grandisse la
gloire du Seigneur, et que l'on ne
me voie pas.

D'où sa réticence. Il disait d'ailleurs
lui-même que l'idée commencer une
nouvelle fondation pourrait bien
être inspirée par l'orgueil, par un
désir de se perpétuer. Depuis sa
jeunesse, il éprouvait une grande
méfiance face à l'extraordinaire, une
répugnance invincible pour les
nouveautés qui attirent l'attention:



Vous savez,écrivait-il en 1932,que
j'ai toujours éprouvé de l'aversion
pour cette obstination de certains
(quand elle ne repose pas sur des
raisons très surnaturelles, dont
l'Église est juge) à entreprendre de
nouvelles fondations. Il me 
semblait, et il me semble encore,
qu'il y avait trop de fondations et
de fondateurs: je voyais le danger
d'une sorte de psychose de la
fondation, qui portait à créer des
choses inutiles pour des raisons
que je trouvais ridicules. Je
pensais, en manquant peut-être de
charité, que parfois la raison
d'être était accessoire: l'essentiel,
c'était de créer quelque chose de
nouveau et de s'appeler fondateur.

C'est l'intervention divine qui permet
de mieux comprendre les sentiments
contradictoires du fondateur, cet
écart entre l'acceptation d'une
mission et la réticence à fonder
quelque chose de nouveau. Cette



intervention est clairement signifiée
par l'interruption des inspirations
d'ordre pratique qu'il recevait
jusqu'en octobre 1928. Ainsi obtint-il
une nouvelle confirmation de
l'origine surnaturelle de l'Œuvre, car
la fondation, outre qu'elle dépassait
ses capacités naturelles, n'entrait pas
dans le cadre de ses goûts
personnels. C'est alors qu'il se voyait
ballotté entre l'enthousiasme et les
réticences que le Seigneur décida
également d'entrer en scène:

Le Seigneur […], voyant ma
résistance, et ce travail,
enthousiaste et faible à la fois, me
donna l'apparente humilité de
penser qu'il pourrait y avoir au
monde des choses qui n'étaient pas
différentes de ce qu'il me 
demandait. C'était là une lâcheté,
peu raisonnable; c'était la lâcheté
de la commodité, et la preuve
qu'être fondateur de quoi que ce 
soit ne m'intéressait pas.



Ainsi partagé, et sans cesser de
travailler à l'Œuvre, il nourrissait
l'espoir secret —totalement infondé
d'ailleurs— de la trouver déjà
réalisée quelque part:

Avec une fausse humilité, tandis
que je travaillais à rechercher les
premières âmes, les premières
vocations, et que je les formais, je
disais: Il y a trop de fondations,
pourquoi en faire d'autres? Ne
vais-je pas trouver dans le monde,
déjà réalisé, ce que veut le
Seigneur? Si cela existe, mieux
vaut y aller, être simple soldat
plutôt que fonder, ce qui peut être
de l'orgueil.

Il chercha donc à se renseigner sur
des institutions existant en Espagne,
et à l'étranger. Mais dès qu'il les
examinait de près, il se rendait
compte que ce n'était pas ce qu'il
cherchait: Je reçus, écrit-il dans ses
cahiers intimes, des informations



sur de nombreuses institutions
modernes (de Hongrie, Pologne,
France, etc.), qui faisaient des
choses étranges ... Or Jésus nous
demandait, dans son Œuvre,
comme vertu sine qua non le
naturel !

Il ne précise pas en quoi consistaient
ces choses étranges. Nous savons
cependant que, dès le début, la
spiritualité de l'Œuvre se caractérisa
par la simplicité, le fait de ne pas
attirer l'attention, de ne pas
s'exhiber, de ne pas se cacher. En
un mot la répugnance à se donner
en spectacle.

En novembre 1929, Josémaria était
en pleine recherche infructueuse,
quand de nouvelles inspirations
s'éveillèrent dans son âme. La
réapparition de ce courant spirituel
d'inspiration divine, après plus d'une
année de sécheresse, s'accompagna
de lumières d'ordre pratique qui



l'aidèrent à mener à bien les tâches
propres à la fondation. Tout cela
apportait la preuve tangible que
c'était bien le Seigneur qui dirigeait
cette entreprise divine, comme il le
consigna dans ses cahiers:

Le silence du Seigneur, depuis le 2 
octobre 1928, fête des saints anges,
et veille de celle de la petite
Thérèse, jusqu'au mois de
novembre 1929, veut dire
beaucoup de choses [ ... ] : il met en
évidence de façon indéniable que
l'Œuvre est bien de Dieu, car, si
l'inspiration n'avait pas été divine,
la raison exige que, à peine
achevés les saints exercices en
octobre 28, ce pauvre prêtre ait
continué de noter et de préciser
l'Œuvre, immédiatement, et avec
plus d'entrain que jamais, puisque
l'entreprise était déjà dessinée. Or
ce ne fut pas le cas: plus d'un an
s'est écoulé sans que Jésus parle.
Et il s'est écoulé, entre autres,



pour ceci: pour apporter la preuve
évidente que son petit âne n'était
qu'un instrument et un bien
pauvre instrument !

* * *

Il avait déjà abandonné ses
recherches quand lui parvinrent
quelques brochures sur des
organismes apostoliques. Enfin j'ai
été informé de l'existence de la
Compagnie de Saint Paul, du cardinal
Ferrari, écrira-t-il en 1948. S'agit-il de
cela? J'ai essayé de m'informer (ce
devait être fin 1929).

(Dans Le messager séraphique, une
autre des revues qu'il distribuait
parfois aux malades, parurent aussi
des articles sur les fondations en
Pologne du Père Honorato.).

Et, poursuivant son récit sur les
Pauliniens, il écrit:



J'ai essayé de m'informer (ce devait
être fin 1929) et, apprenant que dans
la Compagnie de Saint Paul, il y avait
aussi des femmes, j'ai écrit dans mes «
catherines » (si je ne les ai pas brûlées,
on les trouvera dans les archives, et
vous pourrez y lire ce que je vais
écrire maintenant) : même si l'Opus
Dei ne se différenciait des Pauliniens
que par le fait de ne pas admettre de
femmes, bien loin de là, ce serait déjà
une différence appréciable.

Cette phrase devait être dans le
cahier de notes détruit. En tout cas
l'idée était claire. J'avais écrit, dira-t-il
plus tard: jamais il n'y aura de
femmes dans l'Opus Dei, pas même
pour plaisanter.

À l'évidence, le 2 octobre 1928, il ne «
vit» ni les événements, ni les détails
historiques, mais seulement le
contenu essentiel du message divin.
En de telles circonstances, et alors
qu'il répugnait à fonder quoi que ce



soit de nouveau et qu'il n'avait pas
d'inspirations d'ordre pratique pour
avancer, était-il imaginable qu'il
voulût mêler des femmes à
l'entreprise? Il avait au moins une
idée claire et définitive: les femmes
n'étaient pas appelées à faire partie
de cette organisation-là.

Le Seigneur ne tarda pas à le faire
changer d'avis.

Peu de temps s'était écoulé, écrira-
t-il dans ses cahiers intimes. Le 14 
février 1930, j'étais en train de
célébrer la messe dans la chapelle
privée de la vieille marquise
d'Onteiro, mère de Luz Casanova,
à qui j'apportais une aide
spirituelle, quand j'étais aumônier
de la Fondation. Au cours de la
messe, immédiatement après la
communion, toute l'Œuvre
féminine ! Je ne peux pas dire que
je vis, mais bien
qu'intellectuellement, en détail



(j'ai ajouté ensuite d'autres
choses, en développant cette vision
intellectuelle), je saisis ce que
devait être la section féminine de
l'Opus Dei. Je rendis grâces et
j'allai, en son temps, au
confessionnal du P Sanchez. Il
m'écouta et me dit: ceci est autant
de Dieu que le reste.

Cette connaissance intellectuelle et
précise de ce qui concernait les
femmes était déjà inscrite dans la
vision générale du 2 octobre. Ainsi
prirent fin ses hésitations et ses
recherches sur des institutions qui
auraient pu s'approcher de ce que
Dieu voulait:

J'ai consigné dans mes catherines
l'événement et la date: 14 février
1930. Après, j'ai oublié la date, et
j'ai laissé le temps s'écouler, sans
qu'il m'arrive plus jamais de
penser, dans ma fausse humilité
(c'était un esprit de commodité: la



crainte de lutter), à être un simple
soldat: je devais fonder, sans le
moindre doute.

Il n'était pas préparé à ces deux
fondations. Surtout à celle qui
concernait les femmes. Privé de
lumière, partagé entre la volonté
d'agir et l'ignorance, il en concluait à
l'absence de femmes dans l'Œuvre.
Quelle meilleure preuve de l'origine
divine de l'entreprise?

J'ai toujours cru, et je crois encore
que le Seigneur, comme en
d'autres occasions, m'a mené à
son gré, afin qu'il reste une preuve
extérieure objective que l'Œuvre
était sienne. Moi: je ne veux pas de
femmes dans l'Opus Dei! Dieu: eh
bien, moi je les veux !

Il résuma un jour ces paradoxes de la
fondation (car il n'était pas arrivé au
bout de ses surprises) dans cette
belle formule:



La fondation de l'Opus Dei s'est
faite sans moi; la section féminine,
contre mon avis personnel, et la
Société sacerdotale de la Sainte
Croix, alors que je voulais la
trouver et ne la trouvais pas.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/le-14-fevrier-1930/
(14/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/le-14-fevrier-1930/
https://opusdei.org/fr/article/le-14-fevrier-1930/

	Le 14 février 1930

