
opusdei.org

L’axe de notre
sanctification

Pour beaucoup de chrétiens, le
travail est l'une des principales
activités dans lesquelles
rechercher la sainteté. Saint
Josémaria considérait le travail
comme l’"axe de notre
sanctification".

05/08/2019

Parmi l’ensemble des activités
temporelles qui constituent la
matière de notre sanctification, le
travail professionnel occupe une
place primordiale dans les



enseignements de saint Josémaria.
Par oral et par écrit, il affirme
constamment que la sanctification
du travail est comme la charnière
de la véritable spiritualité pour
nous tous qui, plongés dans les
réalités temporelles, sommes
décidés à fréquenter Dieu[1].

Et aussi : le seul objectif de l’Opus
Dei a toujours été de contribuer à
ce qu’il y ait, au milieu du monde,
au milieu des réalités et des
aspirations séculières, des
hommes et des femmes, de toutes
races et de toutes conditions
sociales, qui s’attachent à aimer et
à servir Dieu et les autres hommes,
dans et à travers leur travail
ordinaire[2].

Cet enseignement de saint Josémaria
est un trait spécifique de l’esprit que
le Seigneur lui a fait voir le 2 octobre
1928. Par conséquent, il ne s’agit pas
de l’unique manière d’orienter la



sanctification des réalités
temporelles, mais de la manière
spécifique et propre de l’esprit de
l’Opus Dei. Comme la condition
humaine est le travail, la vocation
surnaturelle à la sainteté et à
l’apostolat, selon l’esprit de l’Opus
Dei, confirme la vocation humaine
au travail (…). L’un des signes
essentiels de cette vocation est
précisément de vivre dans le
monde et d’y accomplir un travail
– en tenant compte, je le redis, des
imperfections personnelles de
chacun – de la manière la plus
parfaite possible, tant du point de
vie humain que du point de vue
surnaturel[3].

Travail professionnel

L’activité ordinaire n’est pas un
détail de peu d’importance, mais
constitue le pivot de notre
sanctification, une occasion
continuelle de rencontrer Dieu, de



Le louer et de Le glorifier avec le
travail de notre intelligence ou
celui de nos mains[4]. Dans ces
textes et en beaucoup d’autres
occasions, par l’expression axe de la
vie spirituelle, Saint Josémaria entend
tantôt le travail, tantôt la
sanctification du travail. Le travail,
parce qu’il fournit la matière pour la
construction de l’axe. La
sanctification du travail, parce qu’il
ne suffit pas de travailler : si le
travail n’est pas sanctifié, il ne sert
pas non plus d’axe dans la recherche
de la sainteté.

En tout état de cause, le travail que
Saint Josémaria signale comme axe
de la vie spirituelle n’est pas
n’importe quelle activité. Il ne s’agit
pas de tâches qu’on fait comme
hobby, pour satisfaire un penchant,
ou pour d’autres motifs, parfois par
nécessité, et avec effort. Il s’agit
précisément du travail professionnel :
le métier publiquement reconnu — 



munus publicum — que chacun
réalise dans la société civile, une
activité qui configure celle-ci, la sert
et la construit, comportant des
devoirs et des responsabilités, tout
comme des droits, parmi lesquels se
trouve généralement celui d’une
juste rémunération. Ainsi on peut
appeler professionnels, par exemple,
le travail d’un architecte, d’un
menuisier, d’un instituteur, ou les
tâches ménagères.

Dans une certaine mesure, on peut
aussi appeler travail professionnel le
ministère sacerdotal — comme Saint
Josémaria le fait parfois [5], pour
autant qu’il s’agit d’une tâche
publique au service de toutes les
âmes et, concrètement, de la
sanctification des fidèles courants
dans l’exercice des autres
professions, contribuant ainsi à
l’édification chrétienne de la société,
mission qui exige la coopération du
sacerdoce commun et du sacerdoce



ministériel. Bien qu’il soit en lui-
même un ministère sacré, c’est-à-dire
une tâche qui n’est pas profane mais
sainte, cependant il ne rend pas saint
automatiquement celui qui le réalise.
Le prêtre doit lutter pour se
sanctifier dans l’exercice de son
ministère et peut, par conséquent,
vivre le même esprit de
sanctification du travail que notre
fondateur enseigne, en le réalisant
avec une âme vraiment sacerdotale
et une mentalité pleinement laïque
[6].

Il convient aussi de signaler que
Saint Josémaria appelle quelquefois 
travail professionnel la maladie et la
vieillesse et d’autres situations de la
vie qui absorbent des énergies
pouvant être investies dans la vie
professionnelle, si c’était possible :
c’est par exemple le cas de celui qui
est à recherche d’un poste de travail.
En l’appelant travail professionnel, le
fondateur de l’Opus Dei fait voir que



celui qui se trouve dans ces
circonstances doit se comporter
comme s’il avait un travail
professionnel à sanctifier. De même
que l’amour de Dieu conduit à
réaliser avec perfection les devoirs
professionnels, ainsi un malade peut
vivre avec soin, dans la mesure de
ses moyens, par amour de Dieu et
avec un sens apostolique, les
exigences d’un traitement, de
quelques exercices physiques ou
d’un régime alimentaire, et être un 
bon malade qui sait obéir jusqu’à
s’identifier au Christ, obéissant
jusqu’à la mort à la mort sur une
croix [7]. Dans ce sens, la maladie et
la vieillesse, lorsqu’elles arrivent,
se transforment en travail
professionnel. Et ainsi la
recherche de la sainteté selon
l’esprit de l’Œuvre ne s’interrompt
pas, une recherche qui s’appuie,
comme la porte sur ses gonds, sur
le travail professionnel [8].



Comme il est logique, en parlant du 
travail professionnel, l’on pense
normalement aux personnes qui
exercent leur profession civile, et
non pas à ces autres situations
auxquelles l’expression peut
s’appliquer par analogie. C’est ce
travail professionnel, au sens propre
et principal, qui constitue l’axe ou le
gond de la sanctification selon
l’esprit de l’Opus Dei.

La trame de la vie ordinaire

Les tâches familiales,
professionnelles et sociales forment
une trame qui est la matière de la
sanctification et le domaine de
l’apostolat pour un fidèle ordinaire.
Cette trame peut se tisser de diverses
manières. Une des caractéristiques
principales de celle qu’enseigne saint
Josémaria est que les tâches
familiales et sociales tournent autour
du travail professionnel, facteur



fondamental grâce auquel la société
civile qualifie les citoyens [9].

Cette caractéristique a son
fondement dans les relations existant
entre la sanctification personnelle au
milieu du monde et
l’accomplissement des devoirs
professionnels, familiaux et sociaux,
comme nous allons le voir par la
suite. On entend ici par monde la
société civile que les fidèles laïcs,
avec la coopération du ministère
sacerdotal, doit configurer et
imprégner d’esprit chrétien.

La sanctification au milieu du monde
exige la sanctification du monde
lui-même, à partir du cœur même
de la société civile[10]; pour que
s’accomplisse ce que dit saint Paul : 
instaurare omnia in Christo (Ep 1,
10) [11]. Pour mener à bien cette
mission, il est essentiel de sanctifier
la famille, qui est « l’origine et le
fondement de la société humaine »,



et sa « cellule première et vitale » 
[12]. Or, la société n’est pas
simplement un ensemble de familles,
de même que le corps n’est pas un
conglomérat de cellules.

Il y a une organisation et une
structure, une vie du corps social.
Pour imprégner la société de l’esprit
chrétien, il est nécessaire de
sanctifier les relations sociales, en
plus de la famille, en créant un
climat d’amitié et de service et en
donnant une tonalité chrétienne aux
mœurs, aux modes et aux loisirs.
Cependant, ce sont les différentes
activités professionnelles qui
configurent radicalement la société,
son organisation et sa vie, ayant
aussi une influence profonde sur les
relations familiales et sociales elles-
mêmes.

Non seulement la sanctification du
travail professionnel est nécessaire
pour modeler la société selon le



vouloir de Dieu, en plus de la
sanctification de la vie familiale et
sociale, mais encore elle sert d’axe
dans la trame que celles-ci forment.
Cela ne signifie pas que les devoirs
professionnels soient plus importants
que les tâches familiales et sociales,
mais simplement qu’ils sont un point
d’appui pour tisser la famille et la
convivialité sociale. L’importance ou
la priorité d’un devoir dépend de
l’ordre de la charité et non du fait
qu’il s’agit d’un devoir professionnel,
social ou familial.

Pour comprendre le rôle du travail
dans la vie spirituelle, il faut aussi
considérer que, comme le Magistère
de l’Église l’enseigne, « la personne
humaine qui, de par sa nature même,
a absolument besoin d’une vie
sociale, est et doit être le principe, le
sujet et la fin de toutes les
institutions » [13].



L’expression institutions sociales
comporte, comme ce même
document l’indique peu après, « la
famille et la communauté politique
qui correspondent plus
immédiatement à la nature intime de
l’homme » [14]. La famille et la
société sont ordonnées totalement au
bien de la personne, qui a besoin de
la vie sociale. Pour sa part, la
personne doit rechercher le bien de
la famille et de la société, mais elle
n’est pas totalement ordonnée à ce
bien, dans tout son être et dans tous
ses biens.

Au sens strict elle n’est totalement
ordonnée qu’à l’union avec Dieu, à la
sainteté [15]. Le travail peut être
l’axe de toute la vie spirituelle parce
que, en plus d’être utile au bien
commun de la famille et à la
configuration chrétienne de la
société, il constitue un domaine du
perfectionnement de l’homme par
l’exercice des vertus dans des aspects



et modalités qui sont spécifiques à la
vie professionnelle, tels que la justice
dans les relations professionnelles, la
responsabilité dans le travail,
l’ardeur à la tâche, et beaucoup de
manifestations de force d’âme, de
constance, de loyauté et de
patience… — pour n’en citer que
quelques exemples —, que réclame le
travail professionnel.

C’est à cet ensemble d’éléments que
Saint Josémaria fait allusion lorsqu’il
invite à considérer que le travail est
le véhicule par lequel l'homme
s'insère dans la société, le moyen
par lequel il s'unit dans toutes les
relations humaines, l'instrument
qui lui donne une place, une place
dans la coexistence des hommes.
Le travail professionnel et
l'existence dans le monde sont les
deux faces d'une même médaille,
ce sont deux réalités qui s'exigent
l'une l'autre, sans qu'il soit



possible de comprendre l'une
indépendamment de l'autre[16].

Vocation professionnelle

Le travail étant l’axe de la vie
spirituelle dans l’esprit de l’Opus Dei,
on comprend que la vocation
professionnelle de chacun de nous
est une partie importante de la
vocation divine [17].

La vocation professionnelle se
découvre à partir des qualités et des
aptitudes que chacun a reçues de
Dieu, à partir des devoir qu’il doit
accomplir au lieu et dans les
circonstances où il se trouve, à partir
des besoins de sa famille et de la
société, tout comme de ses
possibilités réelles d’exercer telle ou
telle profession. C’est tout cela, et
non seulement les goûts et les
penchants — moins encore les
caprices de la fantaisie —, qui
configure la vocation professionnelle
de chacun. On l’appelle vocation



parce que cet ensemble d’éléments
représente un appel de Dieu à choisir
l’activité professionnelle la plus
opportune comme matière de
sanctification et d’apostolat.

Il ne faut pas oublier — écrit saint
Josémaria — que s’il est vrai que la
vocation professionnelle est une
partie de notre vocation divine, dans
la mesure où c'est un moyen de
nous sanctifier et de sanctifier les
autres[18]; et donc, si elle absorbe à
un point tel qu’elle entrave ou
empêche la vie intérieure ou
l’accomplissement fidèle des
devoirs d’état (…), elle n’est plus
une partie de la vocation divine
parce qu’il ne s’agit plus alors
d’une vocation professionnelle[19].

Puisque la vocation professionnelle
est en partie déterminée par la
situation de chacun, ce n’est pas un
appel à exercer un travail
professionnel fixe et préétabli,



abstraction faite des circonstances. 
La vocation professionnelle est
quelque chose qui va se définissant
tout au long de la vie : il n’est pas
rare que celui qui avait commencé
certaines études découvre plus
tard qu’il est plus doué pour
d’autres tâches et qu’il s’y
consacre ; ou qu’il finisse par se
spécialiser dans un domaine
différent de celui qu’il avait prévu
au début ; ou qu’il trouve, alors
qu’il est en plein exercice de la
profession qu’il a choisie, un
nouveau travail lui permettant
d’améliorer la position sociale des
siens, ou de contribuer plus
efficacement au bien de la
collectivité ; ou qu’il se voie forcé,
pour des raisons de santé, à
changer de milieu et d’occupation
[20].

La vocation professionnelle est un
appel à exercer une profession dans
la société. Pas n’importe laquelle,



mais, parmi les différentes
possibilités, celle-là même qui
permet le mieux d’atteindre la fin à
laquelle le travail est ordonné, en
tant que matière de sanctification et
d’apostolat. Une profession grâce à
laquelle chacun gagne sa vie,
entretient sa famille, contribue au
bien commun, développe sa
personnalité [21]. Il n’est pas bon de
se décider pour l’occupation la plus
simple comme si toutes se valaient,
ni de faire un choix superficiel
guidés uniquement par le goût ou
par l’éclat humain. Le motif du choix
doit être l’amour de Dieu et des
âmes : le service qu’on peut rendre à
l’extension du Royaume du Christ et
au progrès humain, en faisant valoir
les talent reçus.

***

Lorsque l’axe est bien à sa place, la
porte tourne avec sécurité et
douceur. Lorsque le travail est



fermement assis sur la conscience de
la filiation divine, lorsqu’il s’agit bien
du travail d’un fils de Dieu — œuvre
de Dieu, comme le travail du Christ
—, toute la trame de la vie ordinaire
peut tourner harmonieusement,
ouvrant le cœur même de la société à
la grâce divine. Si cet axe manque,
comment pourrait-on imprégner la
société d’esprit chrétien ?

S’il entre en conflit avec les tâches
familiales et sociales, s’il les gêne, les
complique allant même jusqu’à les
paralyser, il faudra se demander à
quoi sert un axe sans la porte. Et par
dessus tout, et à la racine de tout, si
le travail est séparé de son
fondement, qui est la filiation divine,
s’il n’est pas un travail sanctifié, quel
sens aurait-il pour un chrétien ?

Nous allons demander sa lumière à
notre Seigneur Jésus-Christ, et le
prier de nous aider à découvrir, à
chaque instant, ce sens divin qui



transforme notre vocation
professionnelle, et en fait l’axe sur
lequel s’appuie et pivote l’appel à
la sainteté qui nous a été adressé.
Vous verrez dans l’Évangile que
Jésus était connu comme faber,
filius Mariæ (Mc 6, 3), l’ouvrier, le
fils de Marie. Eh bien, nous aussi,
avec une sainte fierté, nous devons
démontrer dans les faits que nous
sommes des travailleurs, des
hommes et des femmes qui
peinent ! [22]

J. López

[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n°61

[2] Saint Josémaria, Entretiens, n°10

[3] Ibid., n°70



[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n°81

[5]. Cf. Amis de Dieu, n° 265.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 2 février
1945, n° 1.

[7]. Ph 2, 8.

[8]. Saint Josémaria, Notes prises de
sa prédication orale, publiés dans 
Crónica, mars 1965, p. 11.

[9]. Saint Josémaria, Lettre 25 janvier
1961, n° 11.

[10] Saint Josémaria, Lettre 14 février
1950, n° 20.

[11]. Eph 1, 10

[12]. Concile Vatican II, décr. 
Apostolicam actuositatem, n° 11 ; Cf. 
Catéchisme de l’Église Catholique, n°
2207.



[13]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 25.

[14]. Ibid.

[15]. Cf. Saint Thomas, S. Th. I-II, q.
21, a. 4 ad 3.

[16]. Saint Josémaria, Lettre 6 mai
1945, n° 13.

[17]. Saint Josémaria, Lettre 11 mars
1940, n° 35.

[18] Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n°7

[19]. Ibid.

[20]. Ibid. n° 33.

[21]. Entretiens, n° 70.

[22]. Amis de Dieu, n° 62.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/laxe-de-notre-
sanctification/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/laxe-de-notre-sanctification/
https://opusdei.org/fr/article/laxe-de-notre-sanctification/
https://opusdei.org/fr/article/laxe-de-notre-sanctification/

	L’axe de notre sanctification

