
opusdei.org

L’Avent retrouvé

L'abbé Patrick Pégourier nous
offre une réflexion sur la façon
de se préparer à Noël

15/12/2010

L’Avent s’est ouvert. C’est le temps de
l’avènement du Seigneur. Il s’achève
à Noël : avènement du Fils de Dieu
dans la chair et l’humilité, comme un
enfant obscur et démuni. Il se
projette sur la Parousie, avènement
du Christ dans la lumière et la gloire,
comme roi de l’Univers et Juge des
Nations. 



Cet horizon nous saisit mais la clarté
de la « Douce nuit » nous réconforte :
elle nous encourage à faire droit à
l’exhortation cent fois répétée de la
liturgie : Redressez-vous, relevez la
tête car le temps de votre Rédemption
est proche. Ayons donc confiance !
Jésus, de sa naissance à sa mort,
accomplit tout un parcours d’homme
pour nous servir de tuteur et
affermir nos pas sur la voie de
l’intégrité, afin que nous puissions
nous tenir droits dans la lumière du
jugement. Aujourd’hui, dresse en moi
ta tente – le prions-nous - ;fais ta
maison et demeure en moi
continuellement, inséparablement,
jusqu'au bout. Garde-moi à l’intérieur,
debout pour toujours, inébranlable
dans ta demeure en moi [1].

Hier comme aujourd’hui

Ouvrons les évangiles. Chez les
acteurs de l’époque, nous découvrons
des dispositions semblables aux



nôtres aujourd’hui. Le Précurseur
leur annonce l’arrivée imminente du
Messie à travers un « message fort »
qui sonde leurs cœurs et ravive leur
espérance. Comme le peuple était
dans l’attente [2], ajoute l’évangéliste.

Qu’attend t-il exactement ? La
libération du joug romain sans doute,
mais aussi une vie plus heureuse et
bien d’autres choses encore qu’il ne
saurait exprimer : ce à quoi tout
cœur aspire, à savoir émerger de ses
limites : celles d’une médiocrité
jamais véritablement dépassée.
Jacques Maritain le notait : l’homme
n’est que l’ébauche nocturne de lui-
même. Il porte en lui le désir de
s’accomplir… autrement. 

Mais ses pesanteurs poussent le
pécheur à s’engluer : dans l’Antiquité
romaine, la fête du solstice d’hiver –
christianisée par la suite en celle de
Noël – était précédée d’un Avent
païen, les Saturnales, semaine où la



licence avait libre cours et
s’exprimait par la vulgarité,
l’indécence, le dérèglement des sens.
Ne présentent-elles pas bien des
analogies avec ce que nous vivons
aujourd’hui ? Course aux étrennes,
réveillons de folie, excitation
collective au passage de la nouvelle
année, débauche de cadeaux qui font
oublier Celui qui descend du ciel… 

Dans son récent livre d’entretien, le
Saint Père analyse la situation en des
termes dramatiques : Des processus
de destruction extraordinaires sont en
cours, nés de cette sorte d’ivresse
arrogante, de la satiété et de la fausse
liberté du monde occidental. Il ajoute :
On a suscité une soif de bonheur qui
ne peut se satisfaire de ce qui existe.
Et qui trouve refuge dans le paradis
du diable (…) On voit que l’homme
recherche une joie sans borne et
voudrait avoir du plaisir à l’extrême,
il voudrait l’infini. Mais là où Dieu



n’est pas, cela ne lui est pas accordé,
cela ne peut pas exister [3].

Avancer vers la lumière

Le temps de préparation à Noël nous
invite à sortir de nos limites par le
haut : par notre ouverture à une
perspective d’existence renouvelée
par la proximité du Christ, car
l’Avent, c’est le Christ qui vient. Il
vient prendre naissance en nous, ici-
bas sur terre, afin de préparer notre
naissance en Lui, au ciel. Et Il vient
avec puissance éclairer ce que voilent
nos ténèbres. 

Le message de la liturgie est clair :
l’Avent est l’occasion que nous
voulons offrir au Sauveur de révéler
son image occultée dans nos cœurs.
Chacun d’entre nous, en effet,
ressemble à Zachée perché sur son
sycomore – figure des circonstances
de la Providence –, qui « attend de
voir ». Il porte en lui une soif
longtemps enfouie, et soudain



découverte au passage de Jésus – 
source vive - ; il est même surpris par
son désir, surpris de receler en lui-
même une richesse incomparable
par rapport à celles, extérieures et
médiocres, qu’il monnaye
habituellement. En s’invitant chez
lui, Jésus provoque une conversion
qui incubait en lui. En le recevant
chez lui, Zachée libère son vrai cœur
et donne de lui-même le meilleur. 

L’Avent est souvent qualifié de «
temps fort » en raison du choix des
textes proposés, de ses « féries
majeures », de ses antiennes
solennelles, etc. Il a l’ambition
d’accélérer notre temps intérieur et
de nous tourner vers la « Splendeur
de la Lumière éternelle» dans des
dispositions semblables à celles de
Zachée : la hâte et la joie [4].

« Venez, Divin Messie, nous rendre
espoir et nous sauver … »



- Hâte de la venue du Sauveur pour
qu’Il soit la lumière de nos cœurs et
les transforment de l’intérieur. C’est
le rôle de la prière, dialogue confiant
avec Dieu qui finit par nous assimiler
à Lui, car Celui qui veut les mêmes
choses que Dieu devient Dieu [5].
Encore faut-il que ce soit une prière
ponctuelle, quotidienne. Comment,
sinon, exprimerait-elle l’attitude du «
serviteur fidèle » qui attend le retour
de son maître en veillant dans la foi, 
les reins ceints et la lampe allumée 
[6] ?

- Joie de le posséder déjà, comme la
Vierge quiattendait avec amour [7],
témoin émerveillé qui se réjouit de
constater comment, par son
enfantement, les réalités humaines
cèdent la place aux réalités divines, les
terrestres aux célestes, les
temporaires aux éternelles, le mal au
bien, l’incertitude à la sécurité, le
chagrin au bonheur, les réalités



périssables à celles qui demeurent
toujours [8]. 

Dès lors, notre existence d’homme,
nos occupations courantes ont un
sens divin qui illumine nos journées
et leur communique leur véritable
dimension. Ainsi, en vivant
chrétiennement parmi nos égaux, une
vie ordinaire mais conforme à notre
foi, nous serons le « Christ présent
parmi les hommes »[9]. Enfants de
Marie avec Lui, réjouissons-nous
avec notre Mère ! N’est-ce pas là,
d’ailleurs, une manière de nous
convertir car Notre Dame nous fait
partager sa vie immaculée : chaque
fois, notamment, que nous lui disons
« Je vous salue, Marie » qui, selon la
tradition des Pères grecs, a le sens
d’invitation à la joie : Réjouis-toi,
Marie !

[1] Saint Syméon le nouveau
théologien (moine à Constantinople
au XIe siècle).



[2] Lc 3, 15

[3] Benoît XVI, Lumière du monde,
chap. 6.

[4] Cf. Lc 19, 6.

[5] Clément d’Alexandrie, 
Pædagogus. [6] Cf. Lc 12, 35.

[7] Préface II de l’Avent.

[8] Saint Pierre Chrysologue, Sermon.
[9] Saiint Josémaria Escriva, Quand le
Christ passe, 112.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/lavent-retrouve/
(16/12/2025)

https://opusdei.org/fr/article/lavent-retrouve/
https://opusdei.org/fr/article/lavent-retrouve/

	L’Avent retrouvé

