
opusdei.org

La solution juridique
de l’Œuvre

12/12/2012

C’est par la Constitution Apostolique 
Ut sit, du 28 novembre 1982, que
Jean-Paul II a érigé l’Opus Dei en
Prélature personnelle. En se pliant à
son charisme fondationnel, l’Église a
reconnu que l’Œuvre est une
structure juridictionnelle, à caractère
personnel — c’est-à-dire non
territorial — constituée par un
prélat, des prêtres incardinés dans
l’Opus Dei et des laïcs. Avec cette
érection, le long itinéraire juridique
de la Prélature est arrivé à son



terme. Il a connu différentes étapes :
c’est en 1941 que l’Œuvre fut
approuvée comme Pieuse Union par
l’évêque de Madrid. En 1943,
l’érection diocésaine de la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix permit
l’incardination de prêtres issus des
rangs des laïcs de l’Œuvre. Avec les
approbations de 1947 et de 1950
comme Institut Séculier de droit
pontifical, son statut international lui
fut assuré : il était indispensable
pour son expansion apostolique.

Voici comment la journaliste Pilar
Urbano en parle dans son ouvrage « 
El hombre de Villa Tevere » :

Il va s’agir de se frayer un chemin
nouveau dans la brousse du droit
général de l’Église, une voie juridique
idoine qui permette à l’Œuvre
d’exister, de travailler et de se
répandre en accord avec sa nature
séculière.



Certes, ils ne sont pas arrivés « avec
un siècle d’avance » comme leur a dit
un haut prélat de la curie. Mais, à
petits pas, avec de longues pauses,
des tours et des détours qui ne
mènent pas là où l’on voudrait, un
demi siècle s’est écoulé, de 1928 à
1982, avant que l’Opus Dei ne
décroche la formule canonique
adéquate : une prélature personnelle
de nature universelle.

13 janvier 1948. Dans un épais
brouillard, par une journée sombre
et froide, le Père et don Alvaro font
route vers Milan. Cela fait presque
un an, en février 1947, que Pie XII a
accordé à l’Œuvre le Decretum
Laudis. On attend donc une
approbation définitive. Ses feux de
route allumés, la voiture roule
lentement. Au niveau de la ville de
Pavie, Escriva silencieusement
recueilli dans ses pensées, s’écrie
soudain : « Ils ont une place ! »



Il vient de trouver le système
canonique permettant aux personnes
mariées d’êtres membres de l’Opus
Dei1. Ils sont déjà nombreux à se
bousculer au portillon : ils cherchent
à être saints dans leur vie de couple,
leur travail professionnel et leur
milieu social personnel. Ils
pratiquent même les normes et les
coutumes de l’Opus Dei. Ils
n’attendent que d’être rattachés à
l’Œuvre par un lien juridique.

Le fondateur en fait la demande au
Saint-Siège le 2 février 19482. Et sans
délais, les portes sont ouvertes aux
mariés. Victor García Hoz, Tomás
Alvira Alvira et Mariano Navarro
Rubio sont les trois premiers à en
franchir le seuil. D’autres suivront
quelques mois plus tard.

À partir de là, Escriva se sent de plus
en plus talonné par les prêtres
diocésains. Il est soucieux de la santé
spirituelle, de l’enrichissement



culturel, voire de la solitude humaine
de tant de prêtres, dans la nature …
livrés à eux-mêmes.

Pour bien s’en occuper, il faudrait
que tous ceux qui en auraient la
vocation adhèrent à l’Opus Dei. Mais
comment concilier l’appartenance à
l’Œuvre avec la dépendance de leur
évêque ? Escriva pensant que cela
peut poser le problème d’une «
double obéissance », ne voit
honnêtement qu’une seule issue :
Dieu lui demande l’incroyable
sacrifice, le douloureux
détachement, de quitter l’Œuvre
pour fonder une institution destinée
aux prêtres diocésains.

Or la logique de Dieu emprunte
d’autres détours. Il n’a nullement
besoin du sacrifice colossal que
Josémaria Escriva est prêt à lui offrir.
Ce geste aussi héroïque que généreux
du détachement de l’Œuvre qui est
née dans ses mains et pour laquelle il



a déjà laissé sa peau, sa vie et son
honneur, est encore une « preuve par
neuf » qu’Escriva ne se considère ni
fondateur ni propriétaire de l’Opus
Dei, ni alma mater essentielle, ni
facteur indispensable pour que
l’Œuvre de Dieu poursuive sa route.

Mais Dieu est maître des temps et
cette fois-ci, pour tout mieux faire et
davantage, il n’agira pas « avant »
mais aprèsndt.

Contre tout pronostic et en dépit de
toute attente, l’approbation définitive
que Pie XII devait sanctionner est
reportée. Alors que la curie n’a que
des avis favorables, le 1eravril 1950
on se heurte à un ajournement
inattendu, un dilata très gênant mais
qui, malgré tous les inconvénients,
va être en définitive une faveur
providentielle. En effet, c’est juste
dans l’intervalle forcé de ce
printemps-là que Josémaria Escriva «
réalisera » très nettement que les



prêtres diocésains ont aussi leur
place dans l’Œuvre. Pour mieux dire,
ce qu’Escriva « réalise » c’est
comment faire « comprendre » au
saint-siège ce qu’il avait déjà « saisi »
lui-même le 2 octobre 1928, lorsqu’il
vit l’Œuvre, faite de laïcs et de
prêtres.

De même que la sainteté des
personnes mariées pivote sur « leur
vocation au mariage » et sur tous
leurs devoirs d’état, de même, pour
les prêtres, la plate-forme de leur
lien à l’Œuvre tient à leur possibilité
de se sanctifier dans « leur vocation
sacerdotale » et en réalisant les
travaux propres à leur ministère. Il
n’y a rien à inventer, rien à corriger
sur la copie de l’Œuvre telle qu’elle
est issue de l’esprit de Dieu.

Quant au soi-disant problème de la «
double obéissance », il part en
fumée. Ces prêtres diocésains
n’auront qu’un supérieur : leur



évêque. Dans l’Opus Dei ils ne
dépendront que du directeur
spirituel qui — c’est explicitement
consigné — n’a pas de vote dans le
gouvernement. Son rôle consistera à
les aider à être saints, il est en
mesure de « conseiller » et non de «
commander ».

C’est avec le décret Primum inter, du
16 juin 1950, que l’Opus Dei reçoit
son approbation pontificale. Entre
l’arrivée d’Escriva à Rome et cette
sanction définitive, il est passé par
les écueils financiers de l’achat et du
démarrage des travaux de Villa
Tevere, par les calomnies
impressionnantes qui, exportées
d’Espagne et toujours colportées par
de « belles âmes médisantes » qui ont
une tanière à Rome, à Milan où
ailleurs en Italie et qui ont leur lettre
de marque dans les coulisses de la
curie. Cependant, l’Opus Dei grandit
et se développe. En 1946, il comptait
sur 268 membres (239 hommes et 29



femmes) et ce chiffre a bien plus que
doublé en 1950 : 2954 membres (2404
hommes et 550 femmes). En 1946 il
n’y avait que quatre prêtres, le
fondateur compris. Il y en a déjà 23
en 1950, que rejoindront bientôt les
46 laïcs qui se préparent à être
ordonnés. Ce ne sont pas encore des
prêtres diocésains issus de leur
séminaire, il s’agit ici de laïcs qui font
déjà partie de l’Opus Dei et qui, au
cœur de leur travail professionnel,
ont été invités par le Père à cette
ordination, après avoir décroché, au
moins, un doctorat ecclésiastique. La
plupart ont aussi un doctorat civil.

Lorsque l’Œuvre reçoit ce label
pontifical, elle est déjà répandue en
Espagne, au Portugal, en Grande-
Bretagne, en Irlande, en France, au
Mexique, aux Etats-Unis, au Chili et
en Argentine. Ses bagages sont fins
prêts pour un départ imminent en
Colombie, au Pérou, au Guatemala,
en Équateur, en Allemagne, en



Suisse, en Autriche… Et huit ans plus
tard, on franchira le pont de l’Asie,
l’Afrique et l’Océanie. La vie est ainsi
faite : elle a devancé le droit.

C’est pendant l’été 1950 que le saint-
siège communique à Escriva que
l’approbation définitive va être
rendue publique. Le Père prévoit que
dans tous les centres de l’Opus Dei,
une centaine à peu près, l’on chante
le Te Deum d’action de grâces au
cours d’un acte eucharistique
solennel.

Ce n’était qu’un début. Il allait
entreprendre alors un sacré combat
afin qu’une règle établie par les
hommes n’étouffe pas une
spiritualité suscitée par Dieu. Cette
spiritualité devait être totalement
séculière et cette norme nulle et non
avenue.

On s’aperçut très vite que le costume
juridique d’un institut séculier était
non seulement inapproprié et



‘riquiqui’, mais que ce n’était qu’un «
accoutrement » à l’encontre de la
nature de l’Opus Dei. De fait, l’Opus
Dei n’était pas ce que de droit.

Pie XII avait déjà élaboré la Provida
Mater Ecclesia. Il n’allait rien faire
d’autre. On ne pouvait attendre
d’autre innovation juridique et
pastorale sous son pontificat. Jean
XXIII avait un autre chantier
gigantesque en route : la convocation
et la mise en marche du Concile
Vatican II. Il voulait aussi rénover le
Code de Droit Canonique en vigueur.
Il fallait lâcher du lest, patience et
longueur de temps...

Nonobstant, toute une pan

oplie d’équivoques s’acharnant à
assimiler et à identifier les membres
de l’Opus Dei à ceux d’autres
institutions « religieuses », force
monseigneur Escriva à demander
une révision du statut juridique de
l’Œuvre. Entre mars et juin 1960,



Alvaro del Portillo et monseigneur
Scapinelli échangent quelques mots,
quelques notes officieuses.
Monseigneur Escriva fait de même
avec le secrétaire d’État, le cardinal
Tardini. Le 27 juin de cette année-là,
au terme d’une audience, Tardini,
défaitiste, dit à Escriva en levant ses
bras :

- Siamo ancora molto lontani… !

Et Escriva de répondre :

- D’accord, nous en sommes encore
très loin… Mais la semence est
plantée et elle ne va pas manquer de
porter ses fruits3.

L’Opus Dei ne demande pas un «
nouveau statut », mais un cadre
juridique adapté à ce qu’ils sont et à
ce qu’ils vivent. Ils ont besoin non
pas d’un « état de perfection », mais
de coudées franches pour pouvoir
arriver à la perfection, fidèles à leur
poste, dans leur « état » de vie, leur



état civil et dans l’exercice de leur
profession ou métier.

Mais un personnage de la curie
romaine a suggéré de mettre en
sommeil cette demande de révision.
C’est le cardinal Tardini qui en a
loyalement parlé à del Portillo :

- Cette affaire, je ne veux pas en
entendre parler. C’est inutile4.

Et ils vont réessayer parce que le
cardinal Ciriaci les y a encouragés,
en 1962. Cette fois-ci la demande est
officiellement adressée à Jean XXIII.
On leur répond qu’il y a « des
obstacles pratiquement
insurmontables5».

Jean XXIII reçoit aussi en audience
Escriva de Balaguer. Par la suite, il
fait le commentaire suivant à
monseigneur Loris Capovilla qui
deviendra, par la suite, prélat de
Loreto : L’Opus Dei è destinato ad
operare nella Chiesa su inattesi



orizzonti di universale apostolato
( L’Opus Dei est appelé à ouvrir dans
l’Église des horizons insoupçonnés
d’apostolat universel)6.

Jean XXIII meurt en juin 1963.
Giovanni Battista Montini est élu
pape au conclave, il devient Paul VI.

Alvaro del Portillo fait des
démarches auprès de différentes
personnalités du Vatican et leur fait
remarquer que la question
institutionnelle de l’Opus Dei n’est
pas encore résolue. Le cardinal
Confalonieri est l’un de ses
interlocuteurs. Il prend le dossier et,
dans le latin de la bureaucratie
ecclésiastique, dit: « Reponatur in
archivio ». Il jette ainsi, encore une
fois, aux oubliettes la demande d’un
nouveau statut qui ne cherche qu’à
être sur le papier ce qu’il est déjà
dans la rue7.

Encore deux audiences privées, très
cordiales, accordées à Escriva par



Paul VI. Au terme de la première, del
Portillo entre pour saluer le pape.
Paul VI le reçoit et, en souriant, lui
tend les bras, très content de le
retrouver :

- Don Alvaro ! Don Alvaro… Cela fait
longtemps que nous nous
connaissons.

- Cela fait vingt ans, Sainteté.

- Depuis, je suis devenu vieux.

- Pas du tout, Sainteté : Depuis, vous
êtes devenu Pierre8!

Paul VI qui connaît l’Opus Dei depuis
vingt ans, sait que ce que le
fondateur défend c’est la nature
séculière et parfaitement libre de ses
gens, « des fidèles et des citoyens tout
court », afin qu’ils puissent évoluer
de façon autonome au sein de toutes
les activités honnêtes de la société
civile : pouvoir être professeurs dans
des écoles et des universités non



nécessairement confessionnelles ; se
consacrer au commerce ou à la
banque, à la production vinicole ou à
tout autre type d’affaire licite et
honorable ; pratiquer la médecine ou
les arts, le théâtre ou le journalisme
dans les média non catholiques ; se
syndiquer, s’associer, faire carrière
en politique ou dans l’armée, ou aux
jeux olympiques… « Je veux que pour
toute affaire sociale, politique,
économique, mes enfants aient la
même liberté que n’importe quel
autre catholique : ni plus de liberté,
ni moins9». Il disait cela parce que
toutes ces activités citoyennes et
davantage, leur étaient interdites du
fait de leur appartenance à un
institut séculier.

Le 14 février 1964, le fondateur écrit
au pape une « note de conscience »,
un Apunto riservato all’Augusta
Persona del Santo Padre. Il lui parle,
entre autres, de certaines
modifications à introduire dans le



texte des constitutions, en vigueur
pour l’Œuvre depuis 1950.

Quelque temps auparavant et
s’appuyant sur la faculté que le saint-
siège lui avait accordée de pouvoir
introduire des changements dans ces
constitutions, Escriva avait proposé à
Pie XII des modifications, treize au
total, concernant le régime de vie des
femmes dans l’Œuvre, afin de
renforcer leur propre gouvernement
et, de ce fait, raffermir l’unité. Le
saint-siège a donné son accord
immédiatement. La proposition avait
été faite le 16 juillet 1953 et le 12
août, moins d’un mois après, elle a eu
le « feu vert » pontifical.

Cette note n’est pas de trop. Elle
coupe court à une information
erronée, qui venait d’être lancée,
selon laquelle Escriva et del Portillo
se servaient en 1953 de la petite
imprimerie de Villa Tevere « pour



altérer les textes des constitutions, au
dos du pape ».

C’est faux. Même avec son droit de «
fondateur », Escriva a toujours
demandé l’autorisation préalable au
pape pour modifier, peu ou prou, les
statuts. En 1953, il en avait demandé
l’autorisation à Pie XII et en 1963, à
Paul VI10, ça déjà été dit ici.

La première réponse officielle à la «
note réservée » au pape est un dilata.
Finalement, dans la diplomatie
vaticane, avec cette estampille si
élégamment imprécise, on ne vous
claque pas la porte au nez, on vous
renvoie aux calendes grecques. Ce
n’est pas un « niet ». C’est un « pas
encore ».

Nonobstant, Paul VI fait comprendre
à Escriva qu’avec ses travaux,
Vatican II peut ouvrir de nouvelles
voies rendant possible la solution
institutionnelle de l’Opus, Dei tant
souhaitée.



Et ce sera le cas. Dans le document
conciliaire Presbyterorum Ordinis de
1965, et dans les textes qui
interprètent ses résolutions — 
Ecclesiæ Sanctæ (1966) et Regimini
Ecclesiæ universæ (1967) — vont
apparaître, petit à petit, les normes
générales. Sur ce métier, on pourra
enfin tisser la toile de ce costume
nouveau : la figure juridique des
prélatures personnelles. Au pluriel
puisque cette nouvelle création n’est
ni exclusive, ni excluante.

Après la publication du motu proprio
Ecclesiæ Sanctæ, Josémaria Escriva,
très content, dit à ses fils :

- Dès la parution de ce document, le
secrétaire du concile l’a adressé à
don Alvaro, en le félicitant. Il s’agit
d’un costume sur mesure pour l’Opus
Dei, cela saute aux yeux11.

Le 12 septembre 1965, Escriva reçoit,
à Villa Tevere, une visite aussi
attendue que souhaitée : le père



Arrupe, Général de la Compagnie de
Jésus.

Le fondateur de l’Opus Dei rendra
cette visite le 10 octobre suivant, et
déjeunera rue Borgo Santo Spirito, à
la maison généralice des Jésuites.
C’est à cette occasion-là qu’Arrupe a
voulu qu’on les prenne en photo sur
une terrasse avec vue panoramique
sur Rome.

Les attaques insidieuses contre
l’Opus Dei, les attitudes hostiles, les
commentaires méprisants, les
médisances tordues…de quelques
jésuites, isolés qui n’engageant
qu’eux-mêmes, ont été très
nombreux. Dès le départ Escriva a
voulu tout mettre à plat. C’est un non
sens que le nombre croissant des
vocations à l’Œuvre provoque la
jalousie de tel ou tel religieux. Et ce,
pourquoi ? L’Œuvre ne peut jamais
marcher sur les plates-bandes
d’aucune autre institution religieuse



pour la simple raison que l’appel à
l’Opus Dei ne concerne que des gens
qui ne se sentent et ne se sont jamais
sentis attirés par l’état religieux. Il
n’y a donc aucune rivalité à craindre.
Très souvent, c’est Escriva lui-même
qui oriente vers leur vraie vocation
des filles et des garçons qui viennent
le trouver et ce, dans un sens
diamétralement opposée, au noviciat
ou au couvent. Ce faisant, il ne pense
pas perdre « un jeton ». L’Opus Dei
n’est pas leur place. Et quelqu’un de
déplacé ne peut pas être efficace, ni
fécond, ni heureux : « chacun à son
métier, et les vaches seront bien
gardées ».

Avec deux autres Jésuites, le père
Blajot et le père Iparraguirre, Le Père
Arrupe revient encore à Villa Tevere
le 8 décembre 1965. Ils sont invités à
déjeuner. Escriva s’adresse à
Arrupe :



- Cela fait quelques années, les
responsables de la BAC, maison
d’édition catholique espagnole, sont
venus me trouver. Ils m’ont dit qu’ils
avaient édité les constitutions de la
Compagnie de Jésus et qu’ils
aimeraient que je les autorise à
publier le droit particulier, le ius
peculiare, de l’Œuvre.

« J’ai répondu que je comprenais
bien qu’on édite vos constitutions,
parce qu’elles jouissent déjà du
poids, du fondement solide de ce qui
a été écrit il y a 400 ans. En revanche,
notre droit particulier est tout récent.
Je leur ai assuré qu’en son temps, on
les publierait aussi. Et j’ai ajouté : « Je
suis sûr de ne pas me tromper en
vous disant qu’on ne va pas vous
faire attendre aussi longtemps que
les Jésuites... !»

À ce moment-là, Iparraguirre prend
la parole dans le sens de ce que vient
de dire Escriva :



- En effet, notre première édition n’a
été faite qu’il y a cent ans. Nous
avons donc mis trois siècles à les
confier au public12.

Les coups de la vie ont fait que
Josémaria, plein d’allant et de
fougue, se forge une longue aptitude
à la patience. Les attentes l’ont
buriné. Il n’est pas pressé. Il est dans
l’urgence. Mais il sait que l’urgent
peut attendre et que, si en plus
d’urgent c’est important, cela doit
attendre. C’est ce qu’il déclare à ses
enfants en 1966 :

- Je dois vous dire que l’affaire
juridique est déjà bouclée. Mais nous
n’avons pas besoin, pour l’instant, de
mettre notre nouveau costume… Le
moment venu, nous enfilerons ce
costard : le pantalon, la veste13.

En petit comité ou devant un grand
auditoire, il leur fait voir que
l’autoroute est ouverte, mais que
c’est à lui de « fixer le moment où le



trafic sera autorisé14». « Nous
pouvons le faire vite ou moins vite, à
notre convenance […]. Nous voulons
vivre en chrétiens et selon un
engagement d’amour qui tient à
notre honnêteté… C’est ainsi que
nous avons vécu de longues années
durant.15»

Par ailleurs, en rabâchant cette idée,
qui a toujours été si claire dans sa
tête :

- Quelle envie de revenir à la case
départ, nous mordre la queue
comme les poissons ! Nous allons
redevenir ce que nous étions au
départ. Finis les vœux ! : nous ferons
un contrat comme je l’ai toujours
préconisé16.

En effet, il n’y a rien de nouveau par
rapport « à ce qui a existé depuis le
début ». Dans les années trente, alors
qu’il vivait à Madrid, Escriva avait
déjà repéré des dalles de sépultures à
même le sol, à l’église de la fondation



Sainte Isabelle, dont il était recteur.
Un jour de 1936, avant que la guerre
civile n’éclate, il les montra du doigt
à son fils Pedro Casciaro en lui dit :

- Voilà la future solution juridique de
l’Œuvre.

Casciaro n’a rien compris. Il se
demandait ce que les épitaphes de
ces dalles voulaient bien dire et cette
« solution » ne lui posait pas le
moindre problème, et encore moins
le fait qu’elle ait pu être «
juridique17».

Il s’agissait des tombeaux de deux
prélats espagnols, tous deux
aumôniers du roi et vicaires
généraux aux armées : de ce fait, ils
jouissaient d’une juridiction
ecclésiastique personnelle très large
et particulière. C’est donc là, sur ces
épitaphes, qu’était décrite,
succinctement, la figure de la
prélature de nature universelle
qu’Escriva vit pour l’Opus Dei.



Il est intéressant de noter que déjà en
1928, Escriva, avec sa mentalité de
juriste, avait l’intuition qu’il allait
trouver la formule adéquate en
cherchant quelque chose de
semblable aux ordinariats ou aux
vicariats aux armées.

Certes, la récolte de vocations a été
splendide dans les cinq continents.
En 1967, Escriva sait que parler de
l’Opus Dei revient à parler de
plusieurs dizaines de milliers de
personnes qui travaillent dans plus
de soixante-dix pays. L’Œuvre est un
champ de blé prêt à la moisson. C’est
la prophétie dont parle David dans
son psaume 2 qui s’est accomplie : «
Demande-moi et je te donnerai les
nations en héritage, et pour domaine,
les extrémités de la terre. »

Par un bel après-midi romain, au
coucher d’un soleil qui s’étire et qui
blesse sans pitié le crépi ocre et
rouge des murs de Villa Tevere,



Josémaria Escriva, de sa fenêtre,
regarde la terrasse del Fiume. Ses fils
y ont placé la statue d’un noble
jurisconsulte « mutilé », manchot et
décapité… Les plis de sa tunique en
pierre tombent gracieusement et
donnent au personnage une élégante
sérénité. Escriva lit, en latin, sur une
plaque, des mots gravés sur un
piédestal en marbre : Non est vir
fortis pro Deo laborans, cui non
crescit animus… Et il traduit par
cœur : Il n’est pas d’homme fort qui
travaille pour Dieu qui ne voit son
courage grandir, et ce, dans les
difficultés…et avec un corps démoli.
»

C’est comme s’il se racontait sa
propre histoire à lui-même. Il a battu
le cuivre, avec panache, dans la
percussion « agressive » de l’attaque.
Et sa vie n’a été qu’un



combat pugnace où il a affronté les
intempéries, avec la force patiente de
la résistance :pax… in bello.

Notes

1. Cf. Archive Générale, RHF 21169,
p. 71

2. RHF, EF- 480202-1, Demande de
mgr Escriva à sa sainteté Pie XII

3. Amadeo de Fuenmayor, Valentin
Gomez-Iglesias et José Luis Illanes, 
L’itinéraire juridique de l’Opus Dei,
Desclée, Paris 1992.

4. Cf. AGP, RHF 21171, p. 1295.

5. Réunion avec mgr Alvaro del
Portillo, 28 novembre 1982. Cf AGP,
RHF 21171, p. 1411.

ndtl’auteur fait allusion à l’adage
italien dont se servait Josémaria
Escriva pour patienter. Il disait que
Dieu ferait tout « prima, piu, megglio
», avant, davantage et mieux.)



6. Lettre de mgr Loris Capovilla,
archevêque de Mesembria, prélat de
Loreto, au pape Paul VI, 24 mai 1978.

7. Cf. AGP, RHF 21171, p. 1424.

8. AGP, RHF 20121, p. 16.

9. Cf. AGP ; RHF 20089, p. 37

10. L’itinéraire juridique, o.c.

11. Réunion du 24 octobre 1966.

12. Témoignage de Fernando
Valenciano Polack (AGP, RHF T-
05362).

13. Réunion du 24 octobre 1966.

14. Témoignage de mgr César Ortiz-
Echague (AGP, RHF T- 04694).

15. Réunion du 29 juin 1969.

16. Réunion du 27 mars 1966.

17. L’itinéraire juridique… o.c.



Extrait de l’ouvrage El hombre de
Villa Tevere, Pilar Urbano, editorial
Plaza y Janés, Barcelona

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/la-solution-
juridique-de-loeuvre/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-solution-juridique-de-loeuvre/
https://opusdei.org/fr/article/la-solution-juridique-de-loeuvre/
https://opusdei.org/fr/article/la-solution-juridique-de-loeuvre/

	La solution juridique de l’Œuvre

