
opusdei.org

La Sainte Messe,
centre et racine de la
vie du chrétien

12/12/2012

« Je vous ai toujours appris, mes
enfants très chers, que la racine et le
centre de votre vie spirituelle est le
Saint Sacrifice de l’autel” (1).

Saint Josémaria a très souvent repris,
par écrit, oralement, que
l’Eucharistie est le centre et la racine
de la vie du chrétien.

L’auteur de cette étude considère,
tout d’abord, le fondement



dogmatique et le contenu
théologique de l’expression dont se
servit si souvent saint Josémaria
Escriva. Puis, en s’appuyant toujours
sur son enseignement, il essaie de
montrer ce que cette expression
entraîne dans l’existence quotidienne
du chrétien.

Il abordait tout particulièrement ce
sujet lorsque, dans sa prédication, il
développait la doctrine catholique
sur le Sacrifice Eucharistique et
lorsqu’il parlait de la vocation
chrétienne comme étant une vie
dans le Christ, avec une âme
sacerdotale. « Si le Fils de Dieu —
écrivait-il en 1940 — s’est fait homme
puis est mort sur une Croix, c’est
bien pour que tous les hommes ne
fassent qu’une seule chose avec Lui
et avec le Père (cf. Jn 17, 22). De ce
fait, nous sommes tous appelés à
faire partie de cette unité divine.
C’est donc avec une âme sacerdotale,
en faisant de la Sainte Messe le



centre de notre vie intérieure, que
nous cherchons à être avec Jésus,
entre Dieu et les hommes.2».

Il nous encourageait tous à être
conséquents avec la centralité de
l’Eucharistie dans la vie de l’Église et
dans notre vie personnelle, en nous
présentant quotidiennement avec
toute notre existence au Sacrifice
Eucharistique: « Lutte pour que le
Saint Sacrifice soit le centre de ta vie
intérieure, de sorte que toute ta
journée devienne un acte de culte —
un prolongement de la Messe à
laquelle tu as assisté et une
préparation à celle du lendemain —
débordant de jaculatoires, de visites
au Saint-Sacrement, d’offrande de
ton travail professionnel et de ta vie
familiale…3». L’exemple de sa vie
personnelle étayait ses propos. C’est
ce dont témoigne mgr Alvaro del
Portillo : « Durant quarante ans, jour
après jour, j’ai été le témoin de son
application à faire de chaque journée



un holocauste, un prolongement du
Sacrifice de l’Autel. La Sainte Messe
était le centre de son dévouement
héroïque au travail et la racine qui
vivifiait sa lutte intérieure, sa vie
d’oraison et de pénitence. C’est grâce
à cette union au Sacrifice du Christ
que son activité pastorale a acquis
une valeur sanctificatrice
impressionnante : tout était vraiment
operatio Dei en chacune de ses
journées, Opus Dei, un authentique
chemin de prière, d’intimité avec
Dieu, d’identification au Christ dans
un don total pour le salut du monde.
4»

Je vais considérer dans ce travail tout
d’abord le fondement dogmatique et
le contenu théologique de
l’expression « la Sainte Messe est le
centre et la racine de la vie du
chrétien » si fréquemment utilisée
par saint Josémaria. Je tâcherai après
de montrer, en me servant aussi de
ses enseignements, ce que cette



expression implique pour la vie
quotidienne du chrétien.

L’Eucharistie, perpétuation dans le
temps de l’Église du courant
d’Amour trinitaire pour les
hommes

À l’approche des textes de saint
Josémaria l’on perçoit vite le sens
profond de la filiation divine qui s’y
reflète et la perspective trinitaire qui
est présente en tous ses écrits5.Pour
ce qui est du Saint Sacrement, dans
son homélie « Eucharistie, mystère de
foi et d’amour », prononcée le 14 avril
1960, il nous permet d’approcher le
Mystère Eucharistique en
s’exprimant ainsi

« Le Dieu de notre foi n'est pas un
être lointain, qui contemple avec
indifférence le sort des hommes:
leurs aspirations, leurs luttes, leurs
angoisses. C'est un Père qui aime ses
enfants au point d'envoyer le Verbe,
Seconde Personne de la Très Sainte



Trinité, pour que, en s'incarnant, Il
meure pour nous et nous rachète.
C'est ce même Père aimant qui nous
attire maintenant doucement vers
Lui, par l'action du Saint-Esprit qui
habite en nos cœurs.

La joie du Jeudi Saint vient de là : du
fait de comprendre que le Créateur a
débordé d'affection pour ses
créatures. Notre Seigneur Jésus-
Christ, comme si toutes les autres
preuves de la miséricorde n'avaient
pas été suffisantes, institue
l'Eucharistie pour que nous puissions
L'avoir toujours près de nous et
parce que — dans la mesure où nous
pouvons comprendre — poussé par
son Amour qui pourtant n'a besoin
de rien, Il ne veut pas se passer de
nous. La Trinité s'est éprise de
l'homme, élevé à l'ordre de la grâce
et fait à son image et ressemblance
(Gn 1, 26); Elle l'a racheté du péché —
du péché d'Adam, qui est retombé
sur toute sa descendance, et des



péchés personnels de chacun — et
Elle désire vivement demeurer dans
notre âme…Ce courant trinitaire
d'amour pour les hommes se
perpétue d'une manière sublime
dans l'Eucharistie.6»

La présence et l’action de la Trinité
dans le Sacrifice eucharistique est le
noyau central de sa réflexion. « La
Sainte Messe est le don de la Trinité à
l'Eglise On comprend ainsi que la
Messe soit le centre et la racine de la
vie spirituelle du chrétien.7» Pour
saint Josémaria, l’Eucharistie nous
manifeste et nous fait partager
l’amour du Père qui, dans son
dessein salvifique, a envoyé son Fils
Unique dans le monde pour nous
racheter et nous accorder la vie
éternelle. Il nous montre et nous
offre l’amour du Fils, le Pain
descendu du ciel qui, obéissant à la
volonté de son Père, a livré sa vie
pour nous. Il nous révèle et nous
communique l’amour de l’Esprit



Saint, par l’œuvre duquel le Verbe
s’est fait chair et continue de se
rendre présent parmi nous, à chaque
célébration de l’Eucharistie, en nous
offrant sa chair vivifiée par le Saint-
Esprit.

« Toute la Trinité est présente dans le
sacrifice de l'autel. Par la volonté du
Père, avec la coopération du Saint-
Esprit, le Fils s'offre en oblation
rédemptrice.8» Chaque fois que
l’Église célèbre l’Eucharistie, le
Seigneur devient présent sous les
signes sacramentels du pain et du
vin, par un acte où il offre sa propre
vie au Père afin de délivrer
l’humanité toute entière de
l’esclavage du péché. C’est dans le
Christ et avec le Christ que son
œuvre salvifique se rend présente, le
Sacrifice de notre rédemption dans la
plénitude du mystère pascal, c’est-à-
dire de sa Passion, sa Mort et sa
Résurrection. Il ne s’agit pas d’une
présence statique, purement passive,



puisque le Seigneur est présent avec
le dynamisme salvifique de sa Mort
et de sa Résurrection glorieuse. Il se
rend présent comme une Personne
qui vient à notre rencontre pour
nous racheter, pour nous montrer
son amour, pour nous donner sa
propre vie avec le Pain de la vie
éternelle et le Calice de l’éternel
salut, pour nous unir à Lui et faire
qu’en Lui, dans le Christ et sous
l’action du Saint-Esprit, nous
restituions au Père, en action de
grâces, tout ce qui provient du Père.

« L'amour de la Trinité pour les
hommes fait que, de la présence du
Christ dans l'Eucharistie, naissent
pour l'Eglise et pour l'humanité
toutes les grâces.9» De ce courant
trinitaire d’amour que le Très Saint-
Sacrement livre aux chrétiens
découle la force qui leur permet de
vivre dans le Christ, animés par un
seul Esprit, fils d’un seul Père,
attachés à se livrer totalement eux-



mêmes, totalement engagés à
l’édifier l’Église et à transformer le
monde selon le dessein de Dieu.
L’Eucharistie n’est donc pas un
mystère à seulement admirer à la
lumière de la foi. Elle est infiniment
plus que cela, puisque c’est dans ce
sacrement que le Christ nous invite à
accueillir le salut qu’il nous offre, à
recevoir les dons sacrificiels de son
Corps et de son Sang comme
nourriture de la vie éternelle, en
nous permettant d’entrer en
communion avec Lui, avec sa
Personne et son Sacrifice, et en
communion avec tous les membres
de l’Église, son Corps Mystique.

[…]

La participation au Sacrifice
Eucharistique dans l’enseignement
de saint Josémaria Escriva

Il y a dans les écrits de saint
Josémaria une vision profondément
unitaire des différents aspects du



Mystère Eucharistique. Il souligne
tout particulièrement la dimension
sacrificielle de la liturgie
eucharistique, en la considérant dans
la perspective adéquate, à savoir,
dans l’ordre de la sacramentalité de
l’Église : la Sainte Messe est « le
Sacrifice sacramentel du Corps et du
Sang du Christ10». Avec la Tradition
de l’Église, il identifie ce sacrifice
sacramentel au Sacrifice unique de
notre Rédempteur : « C'est le sacrifice
du Christ offert au Père avec la
coopération du Saint-Esprit: oblation
d'une valeur infinie, qui éternise en
nous la Rédemption. 11» Et en
contemplant cette réalité avec les
yeux de la foi et de l’amour, il
découvre que « ce sacrifice contient
tout ce que Dieu veut de nous12». Ce
qu’Il veut lorsque nous participons à
la liturgie de l’eucharistie et à tout
moment de notre existence.

En effet, Dieu Notre Père veut que
nous vivions d’après ce que nous



sommes, comme des fils dans le Fils,
identifiés au Christ dans l’amour et
l’obéissance filiale. Et cette
identification se fait singulièrement
grâce à l’Eucharistie. Dans le Christ-
Jésus, en communion avec son être
théandrique, nous pouvons vivre
dans une constante relation d’amour
filial avec le Père ; et le Père déverse
sur nous sa paternité débordante
d’amour. De plus, grâce à la
communion au corps du Christ, à son
humanité vivifiée par l’Esprit et
vivifiante, nous entrons aussi en
communion avec la troisième
Personne de la Trinité, en recevant
ainsi la force de l’amour du Saint-
Esprit, qui crée tout, renouvelle tout,
embrase et sanctifie tout. Il nous
christifie et nous fait sentir notre
filiation divine en Christ. C’est dans
ce sens que saint Josémaria
s’exprimait :

« A la Messe, la vie de la grâce que le
Baptême a déposée en nous et qui



grandit, fortifiée par la Confirmation,
s'achemine vers sa plénitude. Quand
nous participons à l'Eucharistie, écrit
saint Cyrille de Jérusalem, nous
faisons l'expérience de la
spiritualisation déifiante du Saint-
Esprit, qui non seulement nous
configure au Christ, comme il arrive
au Baptême, mais nous rend
entièrement semblables au Christ, en
nous associant à la plénitude du
Christ Jésus.

L'effusion de l'Esprit Saint, en nous
rendant semblables au Christ, nous
conduit à nous reconnaître enfants
de Dieu. Le Paraclet, qui est charité,
nous apprend à imprègner toute
notre vie de cette vertu; et 
consummati in unum (Jn 17, 23),
devenus un avec le Christ, nous
pouvons être au milieu des hommes,
ce que saint Augustin dit de
l'Eucharistie: signe d'unité, lien de
l'Amour (St. Augustin, In Ioannis



Evangelium tractatus, 26, 13 : PL 35,
1613). 13 »

La contemplation de l’amour que le
Christ nous manifeste en
l’Eucharistie et, surtout,
l’identification à Lui — par la foi, la
grâce christoconformante du
sacrement et l’action du Paraclet en
notre âme — ne saurait laisser dans
l’indifférence ou la passivité le
chrétien qui participe au Sacrifice
Eucharistique. « Répondre à tant
d'amour exige de nous un don total
du corps et de l'âme. 14» Cela nous
demande de nous livrer à Lui : par
amour, avec un don total,
inconditionnel, humble, caché et
persévérant.

Ce que Dieu attend de nous à chaque
célébration eucharistique c’est que
nous sachions adhérer pleinement
aux paroles du Christ : prenez et
mangez… ceci est mon corps, qui
sera livré pour vous ; prenez et



buvez, ceci est le calice de mon sang,
qui sera versé pour vous et pour la
multitude pour la rémission des
péchés. Le commandement du
Seigneur, faites ceci (ce que J’ai fait
moi-même) en mémoire de Moi,
demande non seulement que le
prêtre qui célèbre redise ces paroles
et refasse ces gestes mais que,
comme le Christ le veut, nous
accueillions tous, par la foi et
l’amour, le don qu’il nous fait, et
qu’unis à Lui, nous sachions nous
offrir au Père, dans l’Esprit, pour le
salut du monde.

Tous les fidèles, tout le Peuple
sacerdotal de Dieu et non seulement
le prêtre célébrant, sont appelés à
vivre l’Eucharistie de cette façon-là, à
actualiser leur don au Seigneur au
moment de la consécration des dons,
moment où, grâce à la présence de la
Personne du Christ, est actualisé son
acte d’offrande sacrificielle, et au
moment de la communion, lorsqu’on



devient une seule chose avec la
Victime divine15. En effet, bien que
seul le ministre sacramentellement
ordonné, évêque ou prêtre, soit
habilité à agir in persona Christi dans
le Sacrifice eucharistique, la
célébration eucharistique concerne
et engage chaque fidèle présent, qui,
en vertu de son sacerdoce commun
(c’est-à-dire de sa participation au
sacerdoce du Christ, reçue au
baptême) est appelé à offrir au Père
un culte spirituel, le sacrifice de sa
vie, unie au Sacrifice du Christ. Les
fidèles ne sauraient être que de
simples spectateurs d’un acte de
culte réalisé par le prêtre célébrant.
Tous peuvent et doivent participer à
l’offrande du Sacrifice.

Saint Josémaria a fermement insisté
sur cette doctrine de l’Église en
apprenant aux fidèles à renouveler
pendant la Sainte Messe l’offrande de
leur vie et les œuvres de leur
journée, tout ce que nous sommes et



tout ce que nous possédons : notre
intelligence, notre volonté et notre
mémoire ; le travail, les joies et les
contrariétés. Il faut tout mettre sur
l’autel, afin que le Seigneur l’assume
et lui accorde une valeur salvifique «
en cet instant suprême — où le temps
rejoint l'éternité — du Saint Sacrifice
de la Messe16». L’existence toute
entière devait être orientée, jour
après jour, vers le Sacrifice
eucharistique, il apprenait ainsi à
tous à vivre avec une âme
sacerdotale. Il anticipait ainsi ce que
le Concile Vatican II allait affirmer en
parlant des fidèles chrétiens : «
Toutes leurs œuvres, leurs prières et
leurs entreprises apostoliques, leur
vie conjugale et familiale, leur travail
de chaque jour, leur détente
intellectuelle et corporelle, si tout
cela se fait dans l’Esprit et même les
peines de la vie, si elles sont
supportées avec patience, deviennent
des offrandes spirituelles, offertes à
Dieu par Jésus-Christ (cf. 1 P 2, 5) ,



qui dans la célébration de
l’Eucharistie sont offertes
pieusement au Père avec l’offrande
du corps du Seigneur. 17»

Ce qui a été dit pour les fidèles
s’applique tout particulièrement au
prêtre célébrant : étant donné que
dans la célébration eucharistique il
agit in persona Christi, il est appelé à
s’identifier d’une façon particulière
au Christ, Victime et Prêtre.
L’offrande de sa propre vie au Père,
par le Christ et dans le Christ, doit
être une réalité pour lui à chaque
célébration de l’Eucharistie. C’est
dans ce sens que le décret 
Presbyterorum ordinis affirme «
qu’en s’unissant à l’acte du Christ
Prêtre, chaque jour, les prêtres
s’offrent à Dieu tout entiers18 ». Ce
qu’ils réalisent sacramentellement
sur l’autel engage leur vie entière : ils
sont appelés à se livrer pleinement,
dans le Christ et avec le Christ, au
Père, en permettant ainsi au



Seigneur d’assumer leur vie entière
pour lui donner une plénitude de
sens et une valeur rédemptrice.

Saint Josémaria était pleinement
conscient de cette vérité, il la
rappelait fréquemment aux prêtres
et en vivait tous les jours au Sacrifice
de l’Autel.

« C’est par le sacrement de l’ordre
que le prêtre est effectivement en
mesure de prêter à Notre Seigneur sa
voix, ses mains, tout son être ; c’est
donc Jésus-Christ qui, à la Sainte
Messe, par les paroles de la
consécration, change la substance du
pain et du vin en son Corps, son Âme,
son Sang et sa Divinité.

C’est là le fondement de
l’incompréhensible dignité du prêtre.
Une grandeur d’emprunt, compatible
avec ma petitesse. Je demande à Dieu
Notre Seigneur de donner à tous les
prêtres la grâce de réaliser
saintement les choses saintes, de



refléter aussi dans notre vie, les
merveilles des grandeurs du
Seigneur. Nous qui célébrons les
mystères de la Passion du Seigneur,
nous devons imiter ce que nous
faisons. C’est alors que l’Hostie
prendra notre place devant Dieu, si
nous devenons des hosties nous-
mêmes (Saint Grégoire le Grand,
Dialogue 4, 59). 19»

Mgr Alvaro del Portillo, témoin
privilégié de la foi et de l’amour avec
lesquels saint Josémaria célébrait
chaque jour la Sainte Messe nous
dit :

« Lorsqu’il élevait le Pain eucharistié
et le Sang de Notre Seigneur, il disait
dans son cœur, puisque les rubriques
ne permettent de rien dire à voix
haute, quelques prières et ce avec
une persévérance héroïque et
pendant des dizaines d’années.

Concrètement, lorsqu’il avait dans
ses mains l’Hostie consacrée, il



disait : Mon Seigneur et Mon Dieu,
l’acte de foi de Saint Thomas Apôtre.
Puis, en s’inspirant d’une invocation
évangélique, il répétait lentement : 
Adauge nobis fidem, spem et
charitatem ; il demandait au Seigneur
pour toute l’Œuvre la grâce d’une
plus grande foi, d’une plus grande
espérance, d’une plus grande charité.
Immédiatement après, il répétait une
prière s’adressant à l’Amour
miséricordieux, qu’il avait apprise et
médité dans sa jeunesse, mais dont il
ne se servait jamais dans sa
prédication. Ce n’est que longtemps
après qu’il nous a avoué qu’il la
récitait : Père très Saint, par le Cœur
Immaculé de Marie, je vous offre
Jésus, Votre Fils Bien-aimé et je
m’offre moi-même en Lui, par Lui et
avec Lui, à toutes ses intentions et au
nom de toutes les créatures. Ensuite il
ajoutait l’invocation : Seigneur,
accorde-nous la pureté et le gaudium
cum pace, à moi et à tous. Il pensait
tout naturellement à ses enfants dans



l’Opus Dei. Finalement, lorsqu’il
faisait sa génuflexion, après avoir
élevé l’Hostie ou le Calice, il récitait
la première strophe de l’hymne
eucharistique Adoro te devote, latens
deitas, et il disait au Seigneur :
Bienvenu sur l’autel !

Je dis bien que tout cela il ne le
faisait pas qu’une fois, de temps à
autre, mais quotidiennement, et
jamais de façon mécanique, mais de
tout son amour et de toute sa
vibration intérieure. 20 »

On peut facilement comprendre la
joie de saint Josémaria lorsqu’il lut
dans le décret Presbyterorum ordinis
ce qu’il pratiquait depuis fort
longtemps à savoir que la célébration
du Sacrifice eucharistique « est le
centre et la racine de toute la vie du
prêtre, de sorte que l’âme sacerdotale
s’efforce de reproduire en elle-même
ce qui est réalisé sur l’autel du
sacrifice21».



Saint Josémaia vécut et apprit à vivre
ce don de la vie personnelle au
Seigneur dans la Messe (« notre
Messe, Jésus », écrit-il en Chemin22),
avec une radicalité totale, sans que
ça se limite à une résolution
intérieure, formulée dans le cadre de
la célébration liturgique : « Nous
devons aimer la Sainte Messe qui
doit être le centre de notre journée.
Si nous vivons bien la Messe,
comment ne pas nous trouver le
reste de la journée à penser au
Seigneur, démangés par l’envie de ne
pas nous éloigner de sa présence, à
travailler comme il travaillait et à
aimer comme Il aimait ? 23 » Pour sa
part, il faisait en sorte que toute sa
journée fût une messe prolongée, en
vivant au quotidien une existence «
totalement eucharistique24 ». À ce
propos, voici ce qu’il disait en 1945 :
« Aussi, très unis à Jésus dans
l’Eucharistie, aurons-nous une
présence de Dieu continuelle, au
milieu des occupations ordinaires



propres à la situation de chacun en
ce pèlerinage sur terre, en cherchant
le Seigneur en tout temps et en toutes
choses. En ayant dans l’âme les
mêmes sentiments du Christ sur la
Croix, nous ferons que notre vie soit
une réparation incessante, une
pétition assidue et un sacrifice
permanent pour toute l’humanité,
parce que le Seigneur vous accordera
un instinct surnaturel pour purifier
toutes les actions, les élever à l’ordre
de la grâce et les convertir en un
instrument d’apostolat. Ce n’est
qu’ainsi que nous serons des âmes
contemplatives au milieu du monde,
comme notre vocation nous le
demande, et nous arriverons à être
des âmes vraiment sacerdotales en
faisait que tout ce qui nous touche
soit une continuelle louange à Dieu. 
25 »

Il nous a très concrètement appris à
placer de façon très pratique la
Sainte Messe au cœur de notre vie



quotidienne : il partageait les 24
heures de la journée en deux
parties : « Jusqu’à midi, il vivait la
présence de Dieu en la centrant sur
l’action de grâces pour la Messe
célébrée et, après la récitation de
l’Angélus, il commençait à se
préparer à la Messe du lendemain. 26

» Tout ce temps là il le remplissait
d’actes de foi, d’espérance et d’amour
pour le Seigneur. Il lui demandait le
pardon de ses péchés et de ceux de
tous les hommes. Il demandait
inlassablement « des âmes d’apôtre »
et il renouvelait l’intention de mettre
toutes ses prières, ses tâches, ses
pensées, ses affections, ses joies et ses
souffrances, sur la patène, afin que le
Seigneur puisse tout assumer et
accorder à tout une valeur
rédemptrice. Saint Josémaria
considéra que cet enseignement sur
la participation des fidèles au
Sacrifice Eucharistique était une
partie essentielle du ministère
sacerdotal. « Tous les élans et les



besoins du cœur du chrétien
trouvent à la Sainte Messe le
meilleur des épanchements : celui
qui, par le Christ, atteint le Père, dans
l’Esprit Saint. Le prêtre doit être
spécialement attaché à ce que tous le
sachent et le vivent.

Normalement, aucune autre activité
ne devrait prendre le dessus :
enseigner et faire aimer et vénérer la
Sainte Eucharistie doit toujours
passer en premier. 27 » Un peu plus
loin, il souligne l’unité de la
consécration et de la mission du
prêtre : « Un prêtre qui vit ainsi la
Sainte Messe — en adorant, en
expiant, en impétrant, en rendant
grâce, en s’identifiant au Christ —, et
qui apprend aux autres à faire du
sacrifice de l’Autel le centre et la
racine de la vie du chrétien, faire
voir réellement la grandeur
incomparable de sa vocation. 28»



D’après l’enseignement de saint
Josémaria, la centralité de
l’Eucharistie dans la vie quotidienne
du chrétien doit particulièrement se
remarquer dans le soin de la liturgie
eucharistique, dans la foi et dans
l’amour avec lequel nous traitons
Dieu et les affaires de Dieu.

« Je demande à tous les chrétiens de
beaucoup prier pour nous, les
prêtres, afin que nous sachions
réaliser saintement le Saint Sacrifice.
Je leur demande de montrer un
amour si délicat pour la Sainte Messe
qu’il puisse encourager les prêtres à
la célébrer, élégamment, avec une
dignité humaine et surnaturelle :
avec des ornements impeccables,
avec des objets consacrés au culte,
avec dévotion et sans aucun
empressement.

« À quoi bon être pressés ? Les
amoureux le sont-ils à l’heure de se
dire adieu ? On dirait qu’ils vont se



quitter, et non, ils reviennent, une
fois et encore. Ils se disent des mots
qu’ils viennent de découvrir…
Servez-vous de ces exemples
d’amour noble et pur pour les
affaires de Dieu. N’en ayez cure. Si
nous aimons le Seigneur de notre
cœur de chair, —nous n’en avons
point d’autre—, nous ne serons pas
pressés d’écourter cette rencontre, ce
rendez-vous d’amoureux avec Lui. 29

»

Son exemple est désormais gravé
dans la vie de ses filles et de ses fils
dans l’Opus Dei. « Dès le début de son
ministère sacerdotal, il s’est efforcé
de ne donner aucune prise à la
routine ou à la précipitation lorsqu’il
célébrait le Saint Sacrifice, malgré le
manque de temps habituel pour ses
activités pastorales. Au contraire, il
tendait spontanément à dire la Messe
avec beaucoup de calme, en se
plongeant dans chaque texte et dans
le sens de chaque geste liturgique, au



point que, pendant de nombreuses
années, il dut s’efforcer positivement
— en suivant ce qui lui était indiqué
dans la direction spirituelle — à aller
plus vite, afin de ne pas se faire
remarquer et de se mettre au service
des fidèles qui avaient moins de
temps que lui pour assister à la
Messe. C’est dans ce contexte-là
qu’on doit comprendre ce qu’il
écrivit en 1932, comme un soupir
sorti de son âme : « Au moment de
dire la Sainte Messe, les montres
devraient s’arrêter. 30»

Tous ceux qui ont vu comment saint
Josémaria disait sa messe sont
unanimes à affirmer qu’il n’y a
jamais eu quoique ce soit
d’extraordinaire ou de singulier, bien
qu’il était impossible de ne pas
apprécier sa dévotion profonde31. Il
nourrissait sa piété des textes
liturgiques et elle était évidente dans
une multitude de gestes, que la
liturgie eucharistique prescrit elle-



même, comme les baisers sur l’autel,
symbole du Christ, les inclinations de
la tête, les génuflexions posées avec
lesquelles il adorait le Saint des
Saints32. Il vivait la Sainte Messe et il
apprit à tous à la vivre comme une
rencontre très personnelle avec le
Christ, notre Amour, et avec l’Église,
qui est tout son Corps mystique : «
Vivre la Sainte Messe, c'est demeurer
continuellement en prière, avoir la
conviction que, pour chacun de nous,
il s'agit d'une rencontre personnelle
avec Dieu: nous adorons, nous
louons, nous demandons, nous
rendons grâces, nous réparons pour
nos péchés, nous nous purifions,
nous nous sentons unis dans le Christ
avec tous les chrétiens. 33» «
L’intensité avec laquelle il s’unissait
personnellement au Sacrifice du
Seigneur dans l’Eucharistie, a atteint
son sommet dans ce que je n’hésite
pas à considérer comme un don
mystique particulier et dont le Père
lui-même parlait très simplement, le



24 octobre 1966 : « À mes soixante
cinq ans, j’ai fait une merveilleuse
découverte. J’aime énormément dire
la Sainte Messe, mais hier j’ai eu un
mal fou. Quel effort ! J’ai vu que la
Messe est vraiment Opus Dei, un
travail, le travail qu’elle demanda
Christ en sa première Messe : la
Croix. J’ai vu que la tâche du prêtre,
la célébration de la Sainte Messe, est
un travail pour confectionner
l’Eucharistie. On y éprouve
souffrance et joie et fatigue. J’ai
éprouvé dans ma chair l’épuisement
d’un travail divin. 34»

[…]

Grâce à l’Eucharistie, le chrétien peut
vraiment être christophore, porteur
du Christ, le Christ qui passe parmi
les hommes. Saint Josémaria
l’exprimait ainsi dans l’homélie qu’il
prononça le 28 avril 1964, en la Fête-
Dieu :



« La procession de la Fête-Dieu rend
le Christ présent dans les villages et
les villes du monde. Mais cette
présence, je le répète, ne doit pas être
l'affaire d'un jour, un bruit que l'on
entend et qui s'oublie. Ce passage de
Jésus nous rappelle que nous devons
aussi le découvrir dans nos
occupations habituelles. À côté de la
procession solennelle de ce jeudi, il
doit y avoir la procession silencieuse
et simple de la vie courante de
chaque chrétien, homme parmi les
hommes, mais qui a reçu la grâce de
la foi et la mission divine d'avoir à
actualiser le message du Christ sur
cette terre. Erreurs, misères, péchés
ne nous manquent pas. Mais Dieu est
avec les hommes et nous devons
nous disposer de telle sorte qu'Il
puisse se servir de nous et que son
passage parmi les créatures soit
permanent.

Demandons donc au Seigneur la
grâce d'être des âmes eucharistiques,



de nous aider à ce que nos rapports
personnels avec Lui se traduisent par
la joie, la sérénité, le désir de justice.
Nous aiderons alors les autres à
reconnaître le Christ, nous
contribuerons à Le mettre au
sommet de toutes les activités
humaines. Ainsi se réalisera la
promesse de Jésus: et moi, élevé de
terre, j'attirerai tous les hommes à
moi.35 »

C’est dans l’Eucharistie que nous
trouvons le principe qui donne un
élan à l’évangélisation du monde, le
fondement de l’efficacité de
l’apostolat que réalisent les disciples
du Christ36, greffés dans le courant de
vie et d’amour de Dieu Un et Trine,
ils tâchent d’accomplir, dans le Fils et
par l’Esprit Saint, la volonté du Père
qui veut que tous les hommes soient
sauvés.

L’Eucharistie nous unit au Christ, au
seul Pain que partagent tous les



chrétiens, et de ce fait, elle nous unit
entre nous et à Lui, en édifiant
l’Église, comme un seul Corps. Aussi,
en participant à la célébration
eucharistique, « nous sentons-nous
une seule chose dans le Christ, avec
tous les chrétiens37 ». L’Eucharistie
fait que nous soyons plus unis à toute
cette famille de Dieu qu’est l’Église.

L’Eucharistie, en contenant le Verbe
incarné, le crucifié qui est ressuscité
et glorieux à la droite du Père,
possède une efficacité salvifique qui
transcende le temps et plonge dans la
réalité eschatologique. « Pour le
chrétien, fortifié par la manne
impérissable de l'Eucharistie, le
bonheur éternel commence dès ici-
bas. Ce qui est vieux appartient au
passé: laissons tomber ce qui est
caduc; que tout soit nouveau pour
nous: les cœurs, les mots et les actes.
[…] C’est la Bonne Nouvelle, parce
que, d'une façon ineffable, elle est



pour nous une anticipation
mystérieuse de l'éternité. 38»

« Jésus, dans l'Eucharistie, est le gage
sûr de sa présence en notre âme; de
sa puissance, qui soutient le monde;
et ses promesses de salut,
permettront que la famille humaine,
quand viendra la fin des temps,
demeure à tout jamais dans la
maison du Ciel, autour de Dieu le
Père, de Dieu le Fils et de Dieu le
Saint-Esprit, Très Sainte Trinité, Dieu
Unique. 39» Dans l’Eucharistie nous
trouvons in nuce, de façon seulement
amorcée, la réalisation du plan de
salut universel de Dieu : avec le
Christ ressuscité, la nouvelle création
est aussi présente : « les cieux
nouveaux et la terre nouvelle », la
nouvelle humanité (cf.Ap 21, 1-7 ; 2 P
3, 13 ; Rm , 19-22). En effet, dans la
transfiguration glorieuse de Jésus-
Christ la rénovation eschatologique
du monde est déjà inaugurée : dans
le Seigneur ressuscité, l’eschaton —



Celui qui représente les réalités
ultimes — le huitième jour est déjà
présent, l’éternité qui arrive dans le
présent, pour nous donner un avant-
goût de ce que nous trouverons dans
la vie éternelle40.

C’est dans ce sens que nous pouvons
dire que chaque célébration
eucharistique est la Pâque, le passage
de l’Église et de la création toute
entière vers sa fin. Dans chaque
Eucharistie, « Jésus, dans un geste de
prêtre éternel, attire à Lui toutes
choses, pour les placer, divino
afflante spiritu, avec le souffle du
Saint-Esprit, en la présence de Dieu
le Père 41».

Notes

1. SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, 
Lettre, 2 février 1945. Par la suite,
toutes les citations dont on ne relève
pas l’auteur sont de saint Josémaria
Escriva



2. Lettre, 11 mars 1940, n° 11.

3. Forge, n° 69.

4. ALVARO DEL PORTILLO, Prêtres
pour une nouvelle évangélisation, en
AA.VV. La formation des prêtres dans
les circonstances actuelles,
(11èmeSymposium international de
Théologie de l’Université de Navarre,
Pamplune 1990, page 995.

5. Cf. F.OCARIZ, La filiation divine,
réalité centrale de la vie et des
enseignements de mgr Escriva de
Balaguer, en AA.VV., Mgr Josémaria
Escriva de Balaguer et l’Opus Dei,
2èmeédition, Pamplune 1985, pages
175-214 ; C. FABRO, La tempra di un
Padre della Chiesa, dans C.FABRO-
S.GAROFALO-M.A. RASCHINI, Santi
nel mondo, Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Milano 1992,
pages 106-110.

6. Quand le Christ passe, n° 84-85.



7. Ibid., n° 87.

8. Ibid., n° 86.

9. Ibid.

10. Entretiens, n° 113.

11. Quand le Christ passe, n° 86.

12. Ibid., n° 88.

13. Ibid., n° 87.

14. Ibid.

15. À propos de ce désir de l’Église
qui tient à ce que tous les fidèles
participent consciemment,
dévotement et activement au
Sacrifice eucharistique, en s’offrant
eux-mêmes avec le Christ et en
offrant l’hostie immaculée, non
seulement par les mains du prêtre,
mais ensemble avec lui, cf. CONCILE
VATICAN II, Const. Sacrosanctum
concilium, n° 48 ; Const. Dogm. 
Lumen gentium, n° 11 ; Decr. 



Presbyterorum ordinis, 7 décembre
1965, n° 2 et n° 5 ; PIE XII, Litt.Enc. 
Mediator Dei : AAS 39 (1947) 555(556 ;
PAUL VI, Enc. Mysterium fidei : AAS
57 (1965) 761 ; SCR, Instr. 
Eucharisticum Mysterium, 25 mai
1967, n° 3b et n° 3e ; JEAN-PAUL II,
Lettre Dominicæ Cenæ, n° 9.

16. Quand le Christ passe, n° 94.

17. CONCILE VATICAN II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n° 34.

18. CONCILE VATICAN II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, n° 13.

19. Homélie, Prêtre pour l’éternité, 13
avril 1973, dans Aimer l’Église, Le
Laurier.

20. ALVARO DEL PORTILLO, Entretien
sur le fondateur de l’Opus Dei, réalisé
par Cesare Cavalleri. Le Laurier.

21. CONCILE VATICAN II, Décret 
Presbyterorum ordinis, n° 14. Sur



l’incidence de ce texte dans la
prédication de saint Josémaria, cf.
ALVARO DEL PORTILLO, Prêtres pour
une nouvelle évangélisation, o.c., p.
995.

22. Chemin, n° 533.

23. Quand le Christ passe, n° 154.

24. Forge, n° 826. L’idée que la Messe
se prolonge toute la journée durant,
a été reprise très différemment au fil
de l’histoire. Sur ce sujet on peut
noter une syntonie entre
l’enseignement de saint Josémaria et
la doctrine de l’école de spiritualité
française. Par exemple, F. Mugnier,
dans la ligne d’auteurs tels que
Bossuet, P.de Bérulle et Ch. de
Condren, s’exprimait ainsi : « Faire
ainsi de ma journée comme une
messe en action, continuant, s’il se
peut, la sainte messe
quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait être la vie
normale de tout chrétien



» (F.Mugnier, Roi, Prophète, Prêtre
avec le Christ, Paris, 1937, p. 215).

25. Lettre, 22 février 1945, n° 11.

26. ALVARO DEL PORTILLO, Entretien
sur le fondateur de l’Opus Dei. O.c.

27. Homélie, Prêtre pour l’éternité,
o.c.

28. Ibid.

29. Ibid.

30. ALVARO DEL PORTILLO, Prêtres
pour une nouvelle évangélisation, o.c.
p. 996

31. Cf. J.M. CASCIARO, Vale la pena,
Tres años cerca del Fundador del
Opus Dei : 1932-1942, 2èmeédition,
Madrid 1998, pages 113-114. Voir
aussi les témoignages sur les 
Articulos del Postulador, numéros
379-384.



32. Cf. Quand le Christ passe,
numéros 85-91.

33. Ibid., n° 88. Saint Josémaria avait
écrit quelques années auparavant : «
Ne vous habituez jamais à célébrer
ou à assister au Saint Sacrifice :
faites-le, au contraire, avec la même
dévotion que s’il s’agissait de la seule
Messe de votre vie ; en sachant que le
Christ, Dieu et Homme, Tête et Corps,
et de ce fait, toute l’Église avec Lui,
s’y rend présent. (Lettre, 28 mars
1955, n° 5) »

34. ALVARO DEL PORTILLO, Prêtres
pour une nouvelle évangélisation, o.c.
pages 996-997.

35. Quand le Christ passe, n° 156.

36. Le Concile Vatican II affirme
explicitement que l’Eucharistie est «
la source et le sommet de toute
l’évangélisation » : Décret 
Presbyterorum Ordinis, n° 5 ; cf.



Décret Ad gentes, 7 décembre 1965,
n° 36.

37. Quand le Christ passe, n° 88.

38. Ibid., n° 152

39. Ibid., n° 153.

40. Cf. SAINT BASILE LE GRAND, De
Spiritu Sancto, 27, 66 : SChr 17 bis,
237.

41. Quand le Christ passe, n° 94.

Article publié dans le n°28 de
Romana (Janvier-juin 1999), p.148.
On peut le trouver en son
intégralité sur (romana.org).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-sainte-messe-
centre-et-racine-de-la-vie-du-chretien/

(19/01/2026)

https://romana.org/
https://opusdei.org/fr/article/la-sainte-messe-centre-et-racine-de-la-vie-du-chretien/
https://opusdei.org/fr/article/la-sainte-messe-centre-et-racine-de-la-vie-du-chretien/
https://opusdei.org/fr/article/la-sainte-messe-centre-et-racine-de-la-vie-du-chretien/

	La Sainte Messe, centre et racine de la vie du chrétien

