
opusdei.org

"La porte de la Foi" :
lettre de Benoît XVI

Le Saint-Père a écrit une lettre
en forme de "motu proprio" sur
la Foi, intitulée Porta Fidei. Il
invite les chrétiens à
redécouvrir leurs croyance au
cours d'une année consacrée à
la Foi

20/10/2011

Au cours de la messe de clôture de la
première rencontre internationale
des nouveaux évangélisateurs,
organisée par le Conseil pontifical
pour la nouvelle évangélisation,



Benoît XVI a annoncé une Année de
la foi.

Elle débutera le 11 octobre 2012,
cinquantième anniversaire de
l'ouverture du Concile Vatican II et se
terminera le 24 novembre 2013, en la
fête du Christ-Roi.

Son objectif est de "donner une
nouvelle impulsion à la mission de
l'Eglise pour conduire les hommes
hors du désert dans lequel ils se
trouvent souvent, vers le lieu de
leurs vies, l'amitié avec le Christ qui
nous donne la vie en plénitude".
Cette année nous donnera l'occasion
de "renforcer notre foi en Dieu et de
l'annoncer avec joie à l'homme
d'aujourd'hui".

******************************************************************

LETTRE APOSTOLIQUE

EN FORME DE MOTU PROPRIO



PORTA FIDEI

DU SOUVERAIN PONTIFE

BENOÎT XVI

PAR LAQUELLE EST PROMULGUÉE L'
ANNÉE DE LA FOI

1. «La porte de la foi» (cf. Ac 14, 27)
qui introduit à la vie de communion
avec Dieu et permet l’entrée dans son
Église est toujours ouverte pour
nous. Il est possible de franchir ce
seuil quand la Parole de Dieu est
annoncée et que le cœur se laisse
modeler par la grâce qui transforme.
Traverser cette porte implique de
s’engager sur ce chemin qui dure
toute la vie. Il commence par le
baptême (cf. Rm 6, 4), par lequel nous
pouvons appeler Dieu du nom de
Père, et s’achève par le passage de la
mort à la vie éternelle, fruit de la
résurrection du Seigneur Jésus qui,
par le don de l’Esprit Saint, a voulu
associer à sa gloire elle-même tous



ceux qui croient en lui (cf. Jn 17, 22).
Professer la foi dans la Trinité – Père,
Fils et Saint-Esprit – équivaut à croire
en un seul Dieu qui est Amour (cf. 1
Jn 4, 8) : le Père, qui dans la plénitude
des temps a envoyé son Fils pour
notre salut ; Jésus-Christ, qui dans le
mystère de sa mort et de sa
résurrection a racheté le monde ; le
Saint-Esprit, qui conduit l’Église à
travers les siècles dans l’attente du
retour glorieux du Seigneur.

2. Depuis le commencement de mon
ministère comme Successeur de
Pierre, j’ai rappelé l’exigence de
redécouvrir le chemin de la foi pour
mettre en lumière de façon toujours
plus évidente la joie et
l’enthousiasme renouvelé de la
rencontre avec le Christ. Dans
l’homélie de la messe pour
l’inauguration de mon pontificat je
disais : « L’Église dans son ensemble,
et les pasteurs en son sein, doivent,
comme le Christ, se mettre en route,



pour conduire les hommes hors du
désert, vers le lieu de la vie, vers
l’amitié avec le Fils de Dieu, vers
celui qui nous donne la vie, la vie en
plénitude » [1] . Il arrive désormais
fréquemment que les chrétiens
s’intéressent surtout aux
conséquences sociales, culturelles et
politiques de leur engagement,
continuant à penser la foi comme un
présupposé évident du vivre en
commun. En effet, ce présupposé non
seulement n’est plus tel mais souvent
il est même nié [2] . Alors que dans le
passé il était possible de reconnaître
un tissu culturel unitaire, largement
admis dans son renvoi aux contenus
de la foi et aux valeurs inspirées par
elle, aujourd’hui il ne semble plus en
être ainsi dans de grands secteurs de
la société, en raison d’une profonde
crise de la foi qui a touché de
nombreuses personnes.

3. Nous ne pouvons accepter que le
sel devienne insipide et que la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn2


lumière soit tenue cachée (cf. Mt 5,
13-16). Comme la samaritaine,
l’homme d’aujourd’hui peut aussi
sentir de nouveau le besoin de se
rendre au puits pour écouter Jésus
qui invite à croire en lui et à puiser à
sa source, jaillissante d’eau vive (cf. 
Jn 4, 14). Nous devons retrouver le
goût de nous nourrir de la Parole de
Dieu, transmise par l’Église de façon
fidèle, et du Pain de la vie, offerts en
soutien de tous ceux qui sont ses
disciples (cf. Jn 6, 51). L’enseignement
de Jésus, en effet, résonne encore de
nos jours avec la même force : «
Travaillez non pour la nourriture qui
se perd, mais pour la nourriture qui
demeure en vie éternelle » ( Jn 6, 27).
L’interrogation posée par tous ceux
qui l’écoutaient est la même aussi
pour nous aujourd’hui : « Que
devons-nous faire pour travailler aux
œuvres de Dieu ? » ( Jn 6, 28). Nous
connaissons la réponse de Jésus : «
L’œuvre de Dieu, c’est que vous
croyiez en celui qui l’a envoyé » ( Jn



6, 29). Croire en Jésus Christ est donc
le chemin pour pouvoir atteindre de
façon définitive le salut.

4. A la lumière de tout ceci j’ai décidé
de promulguer une Année de la foi .
Elle commencera le 11 octobre 2012,
lors du cinquantième anniversaire
de l’ouverture du Concile Vatican II ,
et se terminera en la solennité de
Notre Seigneur Jésus-Christ Roi de
l’univers, le 24 novembre 2013. Le 11
octobre 2012, aura lieu aussi le
vingtième anniversaire de la
publication du Catéchisme de l’Église
catholique , texte promulgué par mon
Prédécesseur, le Bienheureux Pape 
Jean-Paul II [3] , dans le but
d’exposer à tous les fidèles la force et
la beauté de la foi. Ce document, fruit
authentique du Concile Vatican II ,
fut souhaité par le Synode
extraordinaire des Évêques de 1985
comme instrument au service de la
catéchèse [4] et fut réalisé grâce à la
collaboration de tout l’épiscopat de

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn3
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn4


l’Église catholique. Et j’ai
précisément convoqué l’Assemblée
générale du Synode des Évêques , au
mois d’octobre 2012, sur le thème de 
La nouvelle évangélisation pour la
transmission de la foi chrétienne. Ce
sera une occasion propice pour
introduire la structure ecclésiale tout
entière à un temps de réflexion
particulière et de redécouverte de la
foi. Ce n’est pas la première fois que
l’Église est appelée à célébrer une 
Année de la foi . Mon vénéré
Prédécesseur, le Serviteur de Dieu 
Paul VI en avait décidée une
semblable en 1967, pour faire
mémoire du martyre des Apôtres
Pierre et Paul à l’occasion du dix-
neuvième centenaire de leur
témoignage suprême. Il la pensa
comme un moment solennel pour
que dans toute l’Église il y eût « une
profession authentique et sincère de
la même foi » ; en outre, il voulut que
celle-ci soit confirmée de manière «
individuelle et collective, libre et

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm


consciente, intérieure et extérieure,
humble et franche » [5] . Il pensait
que de cette façon l’Église tout
entière pourrait reprendre « une
conscience plus nette de sa foi, pour
la raviver, la purifier, la confirmer et
la proclamer » [6] . Les grands
bouleversements qui se produiront
en cette Année, ont rendu encore
plus évidente la nécessité d’une telle
célébration. Elle s’est conclue par la 
Profession de foi du Peuple de Dieu
[7] , pour attester combien les
contenus essentiels qui depuis des
siècles constituent le patrimoine de
tous les croyants ont besoin d’être
confirmés, compris et approfondis de
manière toujours nouvelle afin de
donner un témoignage cohérent dans
des conditions historiques
différentes du passé.

5. Pour certains aspects, mon Vénéré
Prédécesseur a vu cette Année
comme une « conséquence et une
exigence de l’après-Concile » [8] ,

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn5
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn7
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn8


bien conscient des graves difficultés
du temps, surtout en ce qui concerne
la profession de la vraie foi et sa juste
interprétation. J’ai considéré que
faire commencer l’ Année de la foi en
coïncidence avec le cinquantième
anniversaire de l’ouverture du 
Concile Vatican II peut être une
occasion propice pour comprendre
que les textes laissés en héritage par
les Pères conciliaires, selon les
paroles du bienheureux Jean Paul II ,
« ne perdent rien de leur valeur ni de
leur éclat . Il est nécessaire qu’ils
soient lus de manière appropriée,
qu’ils soient connus et assimilés,
comme des textes qualifiés et
normatifs du Magistère, à l’intérieur
de la Tradition de l’Église… Je sens
plus que jamais le devoir d’indiquer
le Concile comme la grande grâce
dont l’Église a bénéficié au vingtième
siècle : il nous offre une boussole
fiable pour nous orienter sur le
chemin du siècle qui commence » 
[9] . Moi aussi j’entends redire avec

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn9


force tout ce que j’ai eu à dire à
propos du Concile quelques mois
après mon élection comme
Successeur de Pierre : « Si nous le
lisons et le recevons guidés par une
juste herméneutique, il peut être et
devenir toujours davantage une
grande force pour le renouveau,
toujours nécessaire, de l’Église » 
[10] .

6. Le renouveau de l’Église passe
aussi à travers le témoignage offert
par la vie des croyants : par leur
existence elle-même dans le monde
les chrétiens sont en effet appelés à
faire resplendir la Parole de vérité
que le Seigneur Jésus nous a laissée.
Justement le Concile, dans la
Constitution dogmatique Lumen
gentium affirmait : « Tandis que le
Christ, ‘saint, innocent, sans tâche’ ( 
He 7, 26), n’a pas connu le péché (cf. 
2 Co 5, 21), venant seulement expier
les péchés du peuple (cf. He 2, 17),
l’Église, elle, qui enferme des

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn10
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html


pécheurs dans son propre sein, est
donc à la fois sainte et appelée à se
purifier, et poursuit constamment
son effort de pénitence et de
renouvellement. ‘L’Église avance
dans son pèlerinage à travers les
persécutions du monde et les
consolations de Dieu’, annonçant la
croix et la mort du Seigneur jusqu’à
ce qu’il vienne (cf. 1 Co 11, 26). La
vertu du Seigneur ressuscité est sa
force pour lui permettre de vaincre
dans la patience et la charité les
afflictions et les difficultés qui lui
viennent à la fois du dehors et du
dedans, et de révéler fidèlement au
milieu du monde le mystère du
Seigneur, encore enveloppé d’ombre,
jusqu’au jour où, finalement, il
éclatera dans la pleine lumière » 
[11] .

Dans cette perspective, l’ Année de la
foi est une invitation à une
conversion authentique et
renouvelée au Seigneur, unique

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn11


Sauveur du monde. Dans le mystère
de sa mort et de sa résurrection, Dieu
a révélé en plénitude l’Amour qui
sauve et qui appelle les hommes à
convertir leur vie par la rémission
des péchés (cf. Ac 5, 31). Pour
l’Apôtre Paul, cet Amour introduit
l’homme à une vie nouvelle : « Nous
avons donc été ensevelis avec lui par
le baptême dans la mort, afin que,
comme le Christ est ressuscité des
morts par la gloire du Père, nous
vivions nous aussi dans une vie
nouvelle » ( Rm 6, 4). Grâce à la foi,
cette vie nouvelle modèle toute
l’existence humaine sur la nouveauté
radicale de la résurrection. Dans la
mesure de sa libre disponibilité, les
pensées et les sentiments, la
mentalité et le comportement de
l’homme sont lentement purifiés et
transformés, sur un chemin jamais
complètement terminé en cette vie.
La « foi opérant par la charité » ( Ga
5, 6) devient un nouveau critère
d’intelligence et d’action qui change



toute la vie de l’homme (cf. Rm 12, 2; 
Col 3, 9-10; Ep 4, 20-29; 2 Co 5, 17).

7. « Caritas Christi urget nos » ( 2 Co
5, 14): c’est l’amour du Christ qui
remplit nos cœurs et nous pousse à
évangéliser. Aujourd’hui comme
alors, il nous envoie par les routes du
monde pour proclamer son Évangile
à tous les peuples de la terre (cf. Mt
28, 19). Par son amour, Jésus-Christ
attire à lui les hommes de toutes
générations: en tous temps il
convoque l’Église lui confiant
l’annonce de l’Évangile, avec un
mandat qui est toujours nouveau.
C’est pourquoi aujourd’hui aussi un
engagement ecclésial plus convaincu
en faveur d’une nouvelle
évangélisation pour redécouvrir la
joie de croire et retrouver
l’enthousiasme de communiquer la
foi est nécessaire. L’engagement
missionnaire des croyants, qui ne
peut jamais manquer, puise force et
vigueur dans la redécouverte



quotidienne de son amour. En effet,
la foi grandit quand elle est vécue
comme expérience d’un amour reçu
et quand elle est communiquée
comme expérience de grâce et de
joie. Elle rend fécond, parce qu’elle
élargit le cœur dans l’espérance et
permet d’offrir un témoignage
capable d’engendrer: en effet elle
ouvre le cœur et l’esprit de tous ceux
qui écoutent à accueillir l’invitation
du Seigneur à adhérer à sa Parole
pour devenir ses disciples. Les
croyants, atteste saint Augustin, « se
fortifient en croyant » [12] . Le saint
Évêque d’Hippone avait de bonnes
raisons pour s’exprimer de cette
façon. Comme nous le savons, sa vie
fut une recherche continuelle de la
beauté de la foi jusqu’à ce que son
cœur trouve le repos en Dieu [13] .
Ses nombreux écrits, dans lesquels
sont expliquées l’importance de
croire et la vérité de la foi,
demeurent jusqu’à nos jours comme
un patrimoine de richesse inégalable

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn12
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn13


et permettent encore à de
nombreuses personnes en recherche
de Dieu de trouver le juste parcours
pour accéder à la « porte de la foi ».

Donc, la foi grandit et se
renforceseulement en croyant ; il n’y
a pas d’autre possibilité pour
posséder une certitude sur sa propre
vie sinon de s’abandonner, dans un
crescendo continu, entre les mains
d’un amour qui s’expérimente
toujours plus grand parce qu’il a son
origine en Dieu.

8. En cette heureuse occasion,
j’entends inviter les confrères
Évêques du monde entier à s’unir au
Successeur de Pierre, en ce temps de
grâce spirituelle que le Seigneur nous
offre, pour faire mémoire du don
précieux de la foi. Nous voudrons
célébrer cette Année de manière
digne et féconde. La réflexion sur la
foi devra s’intensifier pour aider tous
ceux qui croient au Christ à rendre



plus consciente et à revigorer leur
adhésion à l’Évangile, surtout en un
moment de profond changement
comme celui que l’humanité est en
train de vivre. Nous aurons
l’opportunité de confesser la foi dans
le Seigneur ressuscité dans nos
cathédrales et dans les églises du
monde entier; dans nos maisons et
auprès de nos familles, pour que
chacun ressente avec force l’exigence
de mieux connaître et de transmettre
aux générations futures la foi de
toujours. Les communautés
religieuses comme celles des
paroisses, et toutes les réalités
ecclésiales anciennes et nouvelles,
trouveront la façon, en cette Année ,
de rendre une profession publique
du Credo .

9. Nous désirons que cette Année
suscite en chaque croyant
l’aspiration à confesser la foi en
plénitude et avec une conviction
renouvelée, avec confiance et



espérance. Ce sera aussi une
occasion propice pour intensifier la 
célébration de la foi dans la liturgie,
et en particulier dans l’Eucharistie,
qui est « le sommet auquel tend
l’action de l’Église, et en même temps
la source d’où découle toute sa force
» [14] . En même temps, nous
souhaitons que le témoignage de vie
des croyants grandisse en crédibilité.
Redécouvrir les contenus de la foi
professée, célébrée, vécue et priée 
[15] , et réfléchir sur l’acte lui-même
par lequel on croit, est un
engagement que chaque croyant doit
faire sien, surtout en cette Année .

Ce n’est pas par hasard que dans les
premiers siècles les chrétiens étaient
tenus d’apprendre de mémoire le 
Credo. Ceci leur servait de prière
quotidienne pour ne pas oublier
l’engagement pris par le baptême.
Avec des paroles denses de
signification, saint Augustin le
rappelle quand dans une Homélie sur

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn14
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn15


la redditio symboli , la remise du 
Credo, il dit : « Le symbole du saint
témoignage qui vous a été donné à
tous ensemble et que vous avez
récité aujourd’hui chacun en
particulier, est l’expression de la foi
de l’Église notre mère, foi établie
solidement sur le fondement
inébranlable, sur Jésus-Christ Notre
Seigneur …On vous a donc donné à
apprendre et vous avez récité ce que
vous devez avoir toujours dans l’âme
et dans le cœur, répéter sur votre
couche, méditer sur les places
publiques, ne pas oublier en prenant
votre nourriture, murmurer même
intérieurement durant votre
sommeil » [16] .

10. Je voudrais, à ce point, esquisser
un parcours qui aide à comprendre
de façon plus profonde non
seulement les contenus de la foi,
mais avec ceux-ci aussi l’acte par
lequel nous décidons de nous en
remettre totalement à Dieu, en pleine

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn16


liberté. En effet, il existe une unité
profonde entre l’acte par lequel on
croit et les contenus auxquels nous
donnons notre assentiment. L’Apôtre
Paul permet d’entrer à l’intérieur de
cette réalité quand il écrit : « La foi
du cœur obtient la justice, et la
confession des lèvres le salut » ( Rm
10, 10). Le cœur indique que le
premier acte par lequel on vient à la
foi est don de Dieu et action de la
grâce qui agit et transforme la
personne jusqu’au plus profond
d’elle-même.

L’exemple de Lydie est tout à fait
éloquent à ce sujet. Saint Luc raconte
que Paul, alors qu’il se trouvait à
Philippes, alla un samedi annoncer
l’Évangile à quelques femmes ; parmi
elles se trouvait Lydie et « le
Seigneur lui ouvrit le cœur, de sorte
qu’elle s’attacha aux paroles de Paul
» ( Ac 16 , 14). Le sens renfermé dans
l’expression est important. Saint Luc
enseigne que la connaissance des



contenus à croire n’est pas suffisante
si ensuite le cœur, authentique
sanctuaire de la personne, n’est pas
ouvert par la grâce qui permet
d’avoir des yeux pour regarder en
profondeur et comprendre que ce
qui a été annoncé est la Parole de
Dieu.

Professer par la bouche, à son tour,
indique que la foi implique un
témoignage et un engagement
publics. Le chrétien ne peut jamais
penser que croire est un fait privé.
La foi, c’est décider d’être avec le
Seigneur pour vivre avec lui. Et ce «
être avec lui » introduit à la
compréhension des raisons pour
lesquelles on croit. La foi, parce
qu’elle est vraiment un acte de la
liberté, exige aussi la responsabilité
sociale de ce qui est cru. L’Église au
jour de la Pentecôte montre avec
toute évidence cette dimension
publique du croire et du fait
d’annoncer sans crainte sa propre foi



à toute personne. C’est le don de
l’Esprit Saint qui habilite à la mission
et fortifie notre témoignage, le
rendant franc et courageux.

La profession de la foi elle-même est
un acte personnel et en même temps
communautaire. En effet, l’Église est
le premier sujet de la foi. Dans la foi
de la communauté chrétienne
chacun reçoit le baptême, signe
efficace de l’entrée dans le peuple
des croyants pour obtenir le salut.
Comme atteste le Catéchisme de
l’Église catholique : «‘Je crois’ ; c’est la
foi de l’Église professée
personnellement par chaque
croyant, principalement lors du
Baptême. ‘Nous croyons’ : c’est la foi
de l’Église confessée par les Évêques
assemblés en Concile ou, plus
généralement, par l’assemblée
liturgique des croyants. ‘Je crois’ :
c’est aussi l’Église, notre Mère, qui
répond à Dieu par sa foi et qui nous

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


apprend à dire : ‘Je crois’, ‘Nous
croyons’ » [17] .

Comme on peut l’observer, la
connaissance des contenus de foi est
essentielle pour donner son propre 
assentiment , c'est-à-dire pour
adhérer pleinement avec
l’intelligence et la volonté à tout ce
qui est proposé par l’Église. La
connaissance de la foi introduit à la
totalité du mystère salvifique révélé
par Dieu. L’assentiment qui est prêté
implique donc que, quand on croit,
on accepte librement tout le mystère
de la foi, parce que Dieu lui-même
qui se révèle et permet de connaître
son mystère d’amour, est garant de
sa vérité [18] .

D’autre part, nous ne pouvons pas
oublier que, dans notre contexte
culturel, de nombreuses personnes,
bien que ne reconnaissant pas en soi
le don de la foi, sont quand même
dans une recherche sincère du sens

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn17
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn18


ultime et de la vérité définitive sur
leur existence et sur le monde. Cette
recherche est un authentique «
préambule » à la foi, parce qu’elle
met en mouvement les personnes sur
le chemin qui conduit au mystère de
Dieu. La raison de l’homme elle-
même, en effet, porte innée
l’exigence de « ce qui a de la valeur
et demeure toujours » [19] . Cette
exigence constitue une invitation
permanente, inscrite de façon
indélébile dans le cœur humain, à se
mettre en chemin pour trouver Celui
que nous ne chercherions pas s’il
n’était pas déjà venu à notre
rencontre [20] . La foi nous invite
justement à cette rencontre et nous y
ouvre pleinement.

11. Pour accéder à une connaissance
systématique des contenus de la foi,
tous peuvent trouver dans le 
Catéchisme de l’Église catholique une
aide précieuse et indispensable. Il
constitue un des fruits les plus

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn19
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn20
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


importants du Concile Vatican II .
Dans la Constitution apostolique 
Fidei depositum signée, et ce n’est pas
par hasard, à l’occasion du trentième
anniversaire de l’ouverture du 
Concile Vatican II , le Bienheureux 
Jean-Paul II écrivait : « Ce Catéchisme
apportera une contribution très
importante à l’œuvre de renouveau
de toute la vie ecclésiale … Je le
reconnais comme un instrument
valable et autorisé au service de la
communion ecclésiale et comme une
norme sûre pour l’enseignement de
la foi » [21] .

C’est justement sur cet horizon que l’ 
Année de la foi devra exprimer un
engagement général pour la
redécouverte et l’étude des contenus
fondamentaux de la foi qui trouvent
dans le Catéchisme de l’Église
catholique leur synthèse
systématique et organique. Ici, en
effet, émerge la richesse
d’enseignement que l’Église a

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn21
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


accueilli, gardé et offert au cours de
ses deux mille ans d’histoire. De la
sainte Écriture aux Pères de l’Église,
des Maîtres de théologie aux Saints
qui ont traversé les siècles, le 
Catéchisme offre une mémoire
permanente des nombreuses façons
dans lesquelles l’Église a médité sur
la foi et produit un progrès dans la
doctrine pour donner certitude aux
croyants dans leur vie de foi.

Dans sa structure elle-même, le 
Catéchisme de l’Église catholique
présente le développement de la foi
jusqu’à toucher les grands thèmes de
la vie quotidienne. Page après page,
on découvre que tout ce qui est
présenté n’est pas une théorie, mais
la rencontre avec une Personne qui
vit dans l’Église. À la profession de
foi, en effet, succède l’explication de
la vie sacramentelle, dans laquelle le
Christ est présent, agissant et
continue à construire son Église.
Sans la liturgie et les sacrements, la

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM


profession de foi n’aurait pas
d’efficacité, parce qu’elle manquerait
de la grâce qui soutient le
témoignage des chrétiens. De la
même manière, l’enseignement du 
Catéchisme sur la vie morale acquiert
toute sa signification s’il est mis en
relation avec la foi, la liturgie et la
prière.

12. En cette Année, par conséquent,
le Catéchisme de l’Église catholique ,
pourra être un véritable instrument
pour soutenir la foi, surtout pour
tous ceux qui ont à cœur la
formation des chrétiens, si
déterminante dans notre contexte
culturel. Dans ce but, j’ai invité la 
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi , en accord avec les Dicastères
compétents du Saint-Siège, à rédiger
une Note , par laquelle offrir à
l’Église et aux croyants quelques
indications pour vivre cette Année de
la foi de manière plus efficace et

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/index_fr.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/index_fr.htm
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/index_fr.htm


appropriée, au service du croire et de
l’évangélisation.

En effet, la foi, se trouve être soumise
plus que dans le passé à une série
d’interrogations qui proviennent
d’une mentalité changée qui,
particulièrement aujourd’hui, réduit
le domaine des certitudes
rationnelles à celui des conquêtes
scientifiques et technologiques.
Toutefois, l’Église n’a jamais eu peur
de montrer comment entre foi et
science authentique il ne peut y avoir
aucun conflit parce que les deux,
même si c’est par des chemins
différents, tendent à la vérité [22] .

13. Il sera décisif au cours de cette 
Année de parcourir de nouveau
l’histoire de notre foi, laquelle voit le
mystère insondable de
l’entrelacement entre sainteté et
péché. Alors que la première met en
évidence le grand apport que les
hommes et les femmes ont offert à la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftn22


croissance et au développement de la
communauté par le témoignage de
leur vie, le second doit provoquer en
chacun une sincère et permanente
œuvre de conversion pour faire
l’expérience de la miséricorde du
Père qui va à la rencontre de tous.

En ce temps, nous tiendrons le
regard fixé sur Jésus Christ « à
l’origine et au terme de la foi » ( He
12, 2) : en lui trouve son achèvement
tout tourment et toute aspiration du
cœur humain. La joie de l’amour, la
réponse au drame de la souffrance et
de la douleur, la force du pardon
devant l’offense reçue et la victoire
de la vie face au vide de la mort, tout
trouve son achèvement dans le
mystère de son Incarnation, du fait
qu’il s’est fait homme, qu’il a partagé
avec nous la faiblesse humaine pour
la transformer par la puissance de sa
résurrection. En lui, mort et
ressuscité pour notre salut, trouvent
pleine lumière les exemples de foi



qui ont marqué ces deux mille ans de
notre histoire de salut.

Par la foi, Marie a accueilli la parole
de l’Ange et elle a cru à l’annonce
qu’elle deviendrait Mère de Dieu
dans l’obéissance de son dévouement
(cf. Lc 1, 38). Visitant Elisabeth, elle
éleva son cantique de louange vers le
Très-Haut pour les merveilles qu’il
accomplissait en tous ceux qui s’en
remettent à lui (cf. Lc 1, 46-55). Avec
joie et anxiété elle met au jour son
fils unique, maintenant intacte sa
virginité (cf. Lc 2, 6-7). Comptant sur
Joseph son époux, elle porta Jésus en
Égypte pour le sauver de la
persécution d’Hérode (cf. Mt 2,
13-15). Avec la même foi, elle suivit le
Seigneur dans sa prédication et
demeura avec lui jusque sur le
Golgotha (cf. Jn 19, 25-27). Avec foi
Marie goûta les fruits de la
résurrection de Jésus et, conservant
chaque souvenir dans son cœur (cf. 
Lc 2, 19.51), elle les transmit aux



Douze réunis avec elle au Cénacle
pour recevoir l’Esprit Saint (cf. Ac 1,
14; 2, 1-4).

Par la foi, les Apôtres laissèrent tout
pour suivre le Maître (cf. Mc 10, 28).
Ils crurent aux paroles par lesquelles
il annonçait le Royaume de Dieu
présent et réalisé dans sa personne
(cf. Lc 11, 20). Ils vécurent en
communion de vie avec Jésus qui les
instruisait par son enseignement,
leur laissant une nouvelle règle de
vie par laquelle ils seraient reconnus
comme ses disciples après sa mort
(cf. Jn 13, 34-35). Par la foi, ils
allèrent dans le monde entier,
suivant le mandat de porter
l’Évangile à toute créature (cf. Mc 16,
15) et, sans aucune crainte, ils
annoncèrent à tous la joie de la
résurrection dont ils furent de fidèles
témoins.

Par la foi, les disciples formèrent la
première communauté regroupée



autour de l’enseignement des
Apôtres, dans la prière, dans la
célébration de l’Eucharistie, mettant
en commun tout ce qu’ils
possédaient pour subvenir aux
besoins des frères (cf. Ac 2, 42-47).

Par la foi, les martyrs donnèrent leur
vie, pour témoigner de la vérité de
l’Évangile qui les avait transformés
et rendus capables de parvenir au
don le plus grand de l’amour avec le
pardon de leurs propres
persécuteurs.

Par la foi, des hommes et des femmes
ont consacré leur vie au Christ,
laissant tout pour vivre dans la
simplicité évangélique l’obéissance,
la pauvreté et la chasteté, signes
concrets de l’attente du Seigneur qui
ne tarde pas à venir. Par la foi, de
nombreux chrétiens ont promu une
action en faveur de la justice pour
rendre concrète la parole du
Seigneur venu annoncer la libération



de l’oppression et une année de grâce
pour tous (cf. Lc 4, 18-19).

Par la foi, au cours des siècles, des
hommes et des femmes de tous les
âges, dont le nom est inscrit au Livre
de vie (cf. Ap 7, 9; 13, 8), ont confessé
la beauté de suivre le Seigneur Jésus
là où ils étaient appelés à donner le
témoignage de leur être chrétiens:
dans la famille, dans la profession,
dans la vie publique, dans l’exercice
des charismes et des ministères
auxquels ils furent appelés.

Par la foi, nous vivons nous aussi :
par la reconnaissance vivante du
Seigneur Jésus, présent dans notre
existence et dans l’histoire.

14. L’ Année de la foi sera aussi une
occasion propice pour intensifier le
témoignage de la charité. Saint Paul
rappelle : « Maintenant donc
demeurent foi, espérance, charité,
ces trois choses, mais la plus grande
d’entre elles, c’est la charité » ( 1 Co



13, 13). Avec des paroles encore plus
fortes – qui depuis toujours engagent
les chrétiens – l’Apôtre Jacques
affirmait : « A quoi sert-il, mes frères,
que quelqu’un dise : ‘J’ai la foi’, s’il
n’a pas les œuvres ? La foi peut-elle
le sauver ? Si un frère ou une sœur
sont nus, s’ils manquent de leur
nourriture quotidienne, et que l’un
d’entre vous leur dise : ‘Allez en paix,
chauffez-vous, rassasiez-vous’, sans
leur donner ce qui est nécessaire à
leur corps, à quoi cela sert-il ? Ainsi
en est-il de la foi : si elle n’a pas les
œuvres, elle est tout à fait morte. Au
contraire, on dira : ‘Toi, tu as la foi, et
moi, j’ai les œuvres ? Montre-moi ta
foi sans les œuvres ; moi, c’est par les
œuvres que je te montrerai ma foi’
» ( Jc 2, 14-18).

La foi sans la charité ne porte pas de
fruit et la charité sans la foi serait un
sentiment à la merci constante du
doute. Foi et charité se réclament
réciproquement, si bien que l’une



permet à l’autre de réaliser son
chemin. En effet de nombreux
chrétiens consacrent leur vie avec
amour à celui qui est seul, marginal
ou exclus comme à celui qui est le
premier vers qui aller et le plus
important à soutenir, parce que
justement en lui se reflète le visage
même du Christ. Grâce à la foi nous
pouvons reconnaître en tous ceux
qui demandent notre amour, le
visage du Seigneur ressuscité. «Dans
la mesure où vous l’avez fait à l’un de
ces plus petits de mes frères, c’est à
moi que vous l’avez fait» ( Mt 25, 40) :
ces paroles du Seigneur sont un
avertissement à ne pas oublier et une
invitation permanente à redonner
cet amour par lequel il prend soin de
nous. C’est la foi qui permet de
reconnaître le Christ et c’est son
amour lui-même qui pousse à le
secourir chaque fois qu’il se fait
notre prochain sur le chemin de la
vie. Soutenus par la foi, regardons
avec espérance notre engagement



dans le monde, en attente «d’un ciel
nouveau et d’une terre nouvelleoù
résidera la justice » ( 2 Pi 3, 13; cf. Ap
21, 1).

15. Parvenu désormais au terme de
sa vie, l’Apôtre Paul demande à son
disciple Timothée de « rechercher la
foi » ( 2 Tm 2, 22) avec la même
constance que lorsqu’il était jeune
(cf. 2 Tm 3, 15). Entendons cette
invitation adressée à chacun de nous,
pour que personne ne devienne
paresseux dans la foi. Elle est une
compagne de vie qui permet de
percevoir avec un regard toujours
nouveau les merveilles que Dieu
réalise pour nous. Engagée à saisir
les signes des temps dans
l’aujourd’hui de l’histoire, la foi
incite chacun de nous à devenir signe
vivant de la présence du Ressuscité
dans le monde. Ce dont le monde
aujourd’hui a particulièrement
besoin, c’est du témoignage crédible
de tous ceux qui, éclairés dans



l’esprit et dans le cœur par la Parole
du Seigneur, sont capables d’ouvrir
le cœur et l’esprit de beaucoup au
désir de Dieu et de la vraie vie, celle
qui n’a pas de fin.

« Que la Parole du Seigneur
accomplisse sa course et soit glorifiée
» ( 2 Th 3, 1) : puisse cette Année de la
foi rendre toujours plus solide la
relation avec le Christ Seigneur,
puisque seulement en lui se trouve la
certitude pour regarder vers l’avenir
et la garantie d’un amour
authentique et durable. Les paroles
de l’Apôtre Pierre jettent un dernier
rayon de lumière sur la foi : « Vous
en tressaillez de joie, bien qu’il vous
faille encore quelque temps être
affligés par diverses épreuves, afin
que, bien éprouvée, votre foi, plus
précieuse que l’or périssable que l’on
vérifie par le feu, devienne un sujet
de louange, de gloire et d’honneur,
lors de la Révélation de Jésus Christ.
Sans l’avoir vu, vous l’aimez ; sans le



voir encore, mais en croyant, vous
tressaillez d’une joie indicible et
pleine de gloire, sûrs d’obtenir l’objet
de votre foi : le salut des âmes » ( 1 Pi
1, 6-9). La vie des chrétiens connaît
l’expérience de la joie et celle de la
souffrance. Combien de saints ont
vécu la solitude ! Combien de
croyants, même de nos jours, sont
éprouvés par le silence de Dieu alors
qu’ils voudraient écouter sa voix
consolante ! Les épreuves de la vie,
alors qu’elles permettent de
comprendre le mystère de la croix et
de participer aux souffrances du
Christ (cf. Col 1, 24), sont un prélude
à la joie et à l’espérance où conduit la
foi : « Lorsque je suis faible, c’est
alors que je suis fort » ( 2 Co 12, 10).
Nous croyons avec une ferme
certitude que le Seigneur Jésus a
vaincu le mal et la mort. Avec cette
confiance assurée nous nous en
remettons à lui: présent au milieu de
nous, il vainc le pouvoir du malin (cf.
Lc 11, 20) et l’Église, communauté



visible de sa miséricorde, subsiste en
lui comme signe de la réconciliation
définitive avec le Père.

Confions à la Mère de Dieu,
proclamée « bienheureuse parce
qu’elle a cru » ( Lc 1, 45), ce temps de
grâce.

Donné à Rome, près de Saint-Pierre,
le 11 octobre 2011, en la septième
année de mon Pontificat.

[1] Homélie pour l’inauguration du
ministère pétrinien de l’Évêque de
Rome (24 avril 2005) : AAS 97 (2005),
710 ; DC 102 (2005) p.547.

[2] Cf. Benoît XVI, Homélie de la
messe sur le Terreiro do Paço ,
Lisbonne (11 mai 2010) : 
Insegnamenti VI, 1 (2010), 673 ; DC
107 (2010), p. 515.

[3] Cf. Jean-Paul II , Const. Apost. 
Fidei depositum (11 octobre 1992) :

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100511_terreiro-paco_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html


AAS 86 (1994), 113-118; DC 90 (1993)
p. 1-3.

[4] Cf. Rapport final du second Synode
extraordinaire des Évêques (7
décembre 1985), II, B, a, 4 in 
Enchiridion Vaticanum , vol. 9, n.
1797 ; DC 83 (1986), p.39.

[5] Paul VI , Exhort. Apost. Petrum et
Paulum Apostolos, à l’occasion du
XIXème centenaire du martyre des
saints Apôtres Pierre et Paul (22
février 1967) : AAS 59 (1967), 196; DC
64 (1967) col. 484-485.

[6] Ibid. 198.

[7] Paul VI , Solennelle Profession de
foi , Homélie pour la concélébration
du XIXè centenaire du martyre des
saints Apôtres Pierre et Paul, en
conclusion de l’ Année de la Foi (30
juin 1968) : AAS 60 (1968), 433-445 ;
DC 65 (1968) col. 1249-1258.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/index_fr.htm


[8] ID., Audience générale (14 juin
1967) : Insegnamenti V (1967), 801 ;
DC 64 (1967) col. 1162.

[9] Jean-Paul II , Lettre Apost. Novo
millennio ineunte (6 janvier 2001) , n.
57: AAS 93 (2001), 308 ; DC 98 (2001),
p. 88.

[10] Discours à la Curie romaine (22
décembre 2005) : AAS 98 (2006), 52 ;
DC 103 (2006), p. 63.

[11] Conc. œcum. Vat.II, Const. Dogm.
sur l’Église Lumen gentium , n. 8.

[12] De utilitate credendi , 1, 2.

[13] Cf. Augustin d’Hippone, 
Confessions , I, 1.

[14] Conc. œcum. Vat. II, Const. sur la
liturgie Sacrosanctum Concilium , n.
10.

[15] Cf. Jean-Paul II , Const. apost. 
Fidei depositum (11 octobre 1992): 

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html


AAS 86 (1994), 116; DC 90 (1993), p.
1-3.

[16] Augustin d’Hippone, Sermon 215,
1.

[17] Catéchisme de l’Église
catholique , n. 167.

[18] Cf. Conc. œcum. Vat. I, Const.
dogm. sur la foi catholique Dei Filius ,
chap. III : DS 3008-3009 ; Conc.
œcum. Vat. II, Const. dogm. sur la
Révélation divine Dei Verbum , n. 5.

[19] Benoît XVI, Discours au Collège
des Bernardins , Paris (12 septembre
2008) : AAS 100 (2008), 722 ; DC 105
(2008), p. 827.

[20] Cf. Augustin d’Hippone, 
Confessions , XIII, 1.

[21] Jean-Paul II , Const. apost. Fidei
depositum (11 octobre 1992) : AAS 86
(1994), 115et 117; DC 90 (1993), p. 1-3.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref20
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_fr.htm
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_19921011_fidei-depositum_fr.html


[22] Cf. ID., Lett. enc. Fides et ratio
(14 septembre 1998) , nn. 34 et 106 : 
AAS 91 (1999), 31-32, 86-87. DC 95
(1998), pp.913 et 938.

© Copyright 2011 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-porte-de-la-foi-
lettre-de-benoit-xvi/ (14/12/2025)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_fr.html#_ftnref22
https://www.vatican.va/edocs/FRA0075/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/FRA0075/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/FRA0075/_INDEX.HTM
https://opusdei.org/fr/article/la-porte-de-la-foi-lettre-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr/article/la-porte-de-la-foi-lettre-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr/article/la-porte-de-la-foi-lettre-de-benoit-xvi/

	"La porte de la Foi" : lettre de Benoît XVI

