
opusdei.org

Thème 4 - La nature
de Dieu et son agir

Devant la Parole de Dieu qui se
révèle, la seule attitude possible
est l’adoration et la
reconnaissance; l’homme
tombe à genoux devant un Dieu
qui, tout transcendant qu’il soit,
est "interior intimo meo".

07/02/2014

4.

La nature de Dieu et son agir

Qui est Dieu ?• 



Tout au long de l’Histoire, chaque
culture s’est posé cette question. Cela
est si vrai que les premiers signes de
civilisation se situent généralement
dans le domaine religieux et cultuel.
Croire en Dieu est le premier réflexe
de l’homme, de quelque époque que
ce soit[1]. La différence essentielle
est de savoir en quel Dieu on croit.

Dans certaines religions païennes,
l’homme adorait les forces de la
nature en tant que manifestations
concrètes du sacré. Ceci conduisait à
une pluralité de dieux
hiérarchiquement ordonnés. Dans la
Grèce antique, par exemple, la
divinité suprême elle-même, au
milieu d’un panthéon d’autres dieux,
était le jouet d’un destin inéluctable
régissant le monde et les dieux[2].
Selon bon nombre de spécialistes de
l’histoire des religions, beaucoup de
peuples ont souffert une ignorance
progressive depuis une « révélation
primitive » du Dieu unique. Mais



dans tous les cas, même dans les
cultes les plus dégradés, on peut
trouver dans les coutumes des
indices de la vraie religiosité :
l’adoration, le sacrifice, le sacerdoce,
l’offrande, la prière, l’action de
grâces, etc.

La raison, aussi bien en Grèce
qu’ailleurs, a tenté de purifier la
religion : elle a démontré que la
divinité suprême devait s’identifier
au Bien, à la Beauté et à l’Être, ce
dernier étant considéré comme
source de tout bien, de toute beauté
et de tout ce qui existe. Mais cette
purification aboutit à éloigner Dieu
du croyant, puisque ce dernier
considère que la divinité suprême
n’a besoin de rien ni de personne; la
simple possibilité d'établir des
relations avec le fidèle constituerait
un signe de faiblesse. En outre, la
présence du mal n’obtient pas
d’explication. Celui-ci apparaît d’une
certaine façon comme nécessaire,



puisque le principe suprême est uni
au monde par une chaîne
ininterrompue d’êtres
intermédiaires.

La révélation judéo-chrétienne a
changé radicalement cet état de
choses. Dieu est présenté dans
l’Écriture comme créateur de tout ce
qui existe et origine de toute force
naturelle. L’existence divine précède
absolument l’existence du monde,
qui est radicalement dépendant de
Dieu. On trouve là l’idée de 
transcendance : entre Dieu et le
monde la distance est infinie et il
n’existe aucune connexion
nécessaire entre eux. L’homme et
tout le créé pourraient ne pas être, et,
dans ce qu’ils sont, se trouvent
toujours dépendre d’un autre, alors
que Dieu est, et qu’Il est par lui-
même. Cette distance infinie, cette
petitesse absolue de l’homme par
rapport à Dieu montre que tout ce
qui existe procède de la volonté libre



de Dieu. Tout ce qui existe est bon et
fruit de l’amour (cf. Gn 1). Le pouvoir
de Dieu n’est limité ni dans l’espace
ni dans le temps, aussi son action
créatrice est-elle un don absolu : elle
est amour. Son pouvoir est si grand
qu’il veut maintenir sa relation avec
les créatures ; et même les sauver si,
en raison de leur liberté, elles
s’éloignaient du Créateur. Il faut
donc situer l’origine du mal en
relation avec l’éventuel usage erroné
de la liberté de la part de l’homme –
ce qui est effectivement arrivé,
comme le raconte la Genèse (v. Gn 3)
– et non pas dans quelque chose
d’intrinsèque à la matière.

En même temps, il faut reconnaître
qu’en raison de ce que l’on vient de
souligner, Dieu est une personne qui
agit avec liberté et amour. Les
religions et la philosophie se
demandaient : qu’est-ce que Dieu ? Au
contraire, par la révélation, l’homme
est poussé à se demander : qui est



Dieu ? (cf. Compendium, 37), ce Dieu
qui vient à la rencontre de l’homme
pour lui parler comme à un ami (cf.
Ex 33, 11). Et comme preuve de sa
fidélité à l’alliance et de sa protection
à travers le désert, symbole des
tentations de la vie, Dieu va jusqu’à
révéler son nom à Moïse : Je suis qui
je suis (Ex 3, 14). Il s’agit d’un nom
mystérieux[3] qui, dans tous les cas,
nous fait connaître les richesses
contenues dans son mystère
ineffable : Lui seul existe depuis
toujours et pour toujours, Lui qui
transcende le monde et l’histoire,
mais qui se préoccupe aussi du
monde et conduit l’histoire. C’est Lui
qui a fait le ciel et la terre et qui les
conserve. Il est le Dieu fidèle et
provident, toujours proche de son
peuple pour le sauver. Il est le Saint
par excellence, « riche en
miséricorde » (Ep 2, 4), toujours
disposé au pardon. Dieu est l’Être
spirituel, transcendant, tout-puissant,
éternel, personnel et parfait. Il est la



vérité et l’amour (cf. Compendium,
40).

La révélation se présente donc
comme une nouveauté absolue, un
don que l’homme reçoit d’en haut et
qu’il doit accepter avec gratitude et
révérence. En conséquence, la
révélation ne peut être réduite à de
simples attentes humaines. Elle va
bien au-delà : devant la Parole de
Dieu qui se révèle, la seule attitude
est l’adoration et la reconnaissance.
L’homme ne peut que tomber à
genoux devant la merveille d’un Dieu
qui, sans cesser d’être transcendant,
devient interior intimo meo[4], plus
proche de moi que moi-même, et qui
vient à la recherche de l’homme dans
toutes les situations de son
existence : « Le créateur du ciel et de
la terre, le Dieu unique source de
tout être, cet unique Logos créateur,
cette Raison créatrice aime
personnellement l’homme, l’aime
passionnément, même, et veut à son



tour être aimé. Pour cela, cette
Raison créatrice qui, en outre, aime,
donne la vie à une histoire d’amour
(…). Un amour qui se manifeste
rempli d’inépuisable fidélité et
miséricorde. Un amour qui pardonne
au-delà de toute limite »[5].

Comment est Dieu ?

Le Dieu de la Sainte Écriture n’est
pas une projection de l’homme. Son
absolue transcendance ne peut être
découverte qu’en dehors du monde
et donc comme fruit d’une
révélation : l’on ne peut parler de
révélation intra-mondaine. Ou, en
d'autres termes, la nature en tant que
lieu de la révélation de Dieu[6]
renvoie toujours à un Dieu
transcendant. Sans cette perspective,
il n’aurait pas été possible pour
l’homme d’arriver à ces vérités. Dieu
est en même temps exigeant[7] et
aimant, beaucoup plus que ce que
l’homme oserait espérer. De fait,

• 



nous pouvons facilement imaginer
un Dieu tout-puissant, alors qu’il
nous coûte d’admettre que cette
toute-puissance puisse nous
aimer[8]. Entre la conception
humaine et l’image révélée de Dieu,
il y a à la fois de la continuité et de la
discontinuité, parce que Dieu est le
Bien, la Beauté, l’Être, comme le dit
la philosophie, et c’est ce Dieu qui
m’aime, moi qui ne suis rien en
comparaison avec Lui. Celui qui est
éternel recherche ce qui est
temporel : voilà qui, à son sujet,
modifie radicalement nos attentes et
notre perspective.

En premier lieu, Dieu est Un. On peut
dire qu’il est Un parce qu’il n’y en a
pas d’Autre et qu’il n’est pas composé
de parties. Et en même temps, il faut
dire qu’il est Un parce qu’il est la
source de toute unité. De fait, sans
Lui, tout se décompose et retourne
au non-être. Son unité est celle d’un
Amour qui est aussi la Vie et qui



donne la Vie. Ainsi donc, cette unité
est infiniment plus qu’une simple
négation de la multiplicité. L’unité
implique la reconnaissance de Dieu
comme le seul vrai. Plus encore, il est
la Vérité, la mesure et la source de
tout ce qui est vrai (cf. Compendium,
41). Et cela justement parce qu’il est
l’Être. Parfois, l’on a peur de cette
identification parce qu’il semble que
du fait dire que la vérité est une, tout
dialogue est rendu impossible. C’est
pourquoi il est si nécessaire de
considérer que Dieu n’est pas vrai au
sens humain du terme, toujours
partiel, mais qu’en Lui la Vérité
s’identifie avec l’Être, le Bien et la
Beauté. Il ne s’agit pas d’une vérité
purement logique et formelle, mais
d’une vérité qui s’identifie avec
l’Amour qui est Communication au
sens plénier : effusion créative,
exclusive et universelle à la fois, vie
intime divine partagée et participée
par l’homme. Nous ne sommes pas
en train de parler de la vérité des



formules ou des idées, toujours
insuffisantes, mais de la vérité du
réel qui, dans le cas de Dieu, coïncide
avec l’Amour. En outre, dire que
Dieu est la Vérité veut dire que la
Vérité est l’Amour. Ceci ne fait
aucunement peur et ne limite pas la
liberté. De sorte que l’immuabilité de
Dieu et son unicité coïncident avec sa
Vérité en tant qu’elle est la vérité
d’un Amour qui ne peut pas passer.

On voit ainsi que pour comprendre
le sens proprement chrétien des
attributs divins, il est nécessaire
d’unir l’affirmation de la toute-
puissance à celle de la bonté et de la
miséricorde. Ce n’est qu’une fois que
l’on a compris que Dieu est tout-
puissant et éternel que l’on peut
s’ouvrir à la vérité renversante que
ce même Dieu est Amour, volonté de
Bien, source de toute la Beauté et de
tout don[9]. Voilà pourquoi les
données fournies par la réflexion
philosophique sont essentielles,



quoique d’une certaine façon
insuffisantes. En continuant ce
parcours depuis les caractéristiques
perçues comme premières jusqu’à
celles que l’on ne peut saisir que
moyennant une rencontre
personnelle avec le Dieu qui se
révèle, on arrive à entrevoir
comment ces attributs sont exprimés
en des termes différents uniquement
dans notre langage, alors que dans la
réalité de Dieu, ils coïncident et
s’identifient. L’Un est le Vrai, et le
Vrai s’identifie avec le Bien et avec
l’Amour. Empruntant à l'optique une
autre image, on peut dire que notre
raison limitée agit un peu comme un
prisme qui décompose la lumière en
ses différentes couleurs : chacune
d’elles est un attribut de Dieu, mais
en Dieu ils coïncident avec son Être,
qui est Vie et source de toute vie.

Comment connaissons-nous
Dieu ?

• 



Suivant ce que nous venons de dire,
nous pouvons connaître comment est
Dieu à partir de ses œuvres. Seule la
rencontre avec le Dieu qui crée et qui
sauve l’homme peut nous révéler
que l’Unique est à la fois l’Amour et
l’origine de tout Bien. Ainsi Dieu est
reconnu non seulement comme
intellect – Logos, selon les Grecs –
conférant sa rationalité au monde
(au point que certains l’ont confondu
avec le monde, comme dans la
philosophie grecque et certaines
philosophies modernes), mais aussi
comme volonté personnelle qui crée
et qui aime. Il s’agit donc d’un Dieu
vivant, un Dieu qui est la Vie. Ainsi,
en tant qu’Être doué de volonté, de
vie et de liberté, Dieu reste, dans son
infinie perfection, toujours
incompréhensible, c’est-à-dire
irréductible à des concepts humains.

À partir de ce qui existe, du
mouvement, des perfections, etc., on
peut parvenir à démontrer



l’existence d’un Être suprême source
de ce mouvement, des perfections,
etc. Mais pour connaître le Dieu
personnel qui est Amour, il faut le
chercher à travers son agir dans
l’histoire en faveur des hommes, et
pour cela il faut la révélation. Voyant
ses œuvres de salut, on découvre son
Être, de la même manière que l’on
connaît une personne en fréquentant
sa compagnie.

Dans ce sens, connaître Dieu se limite
à le reconnaître, parce qu’il est
infiniment plus grand que nous.
Toute connaissance vraie sur Lui
provient de Lui comme un don, fruit
de son initiative. L’attitude pour
s’approcher de cette connaissance
doit donc être celle d’une profonde
humilité. Aucune intelligence limitée
ne peut saisir dans son entier Celui
qui est infini. Aucune puissance ne
peut contenir le Tout-Puissant. Nous
ne pouvons le connaître que par ce
qu’il nous donne à connaître de Lui-



même, c'est-à-dire par la
participation que nous avons à ses
biens, fondée dans ses actes d’amour
envers chacun de nous.

C’est pourquoi notre connaissance de
Lui est toujours analogique. Lorsque
nous affirmons quelque chose de Lui,
nous devons au même moment nier
que cette perfection soit en Lui avec
les limitations que nous voyons dans
le monde créé. La tradition parle
d’une triple voie : affirmation,
négation et éminence. Cette dernière
consiste à affirmer la perfection de
Dieu au-delà de tout ce que l’homme
peut penser et comme origine de
toutes les réalisations de cette
perfection que l’on peut trouver dans
le monde. Par exemple, il est facile
de reconnaître que Dieu est grand,
mais il est plus difficile de se rendre
compte qu’il est aussi petit, parce que
dans le monde créé ce qui est grand
et ce qui est petit sont des contraires.
Malgré cela, si nous pensons qu’être



petit peut être une perfection,
comme dans le domaine de la
nanotechnologie, alors Dieu doit être
source aussi de cette perfection et, en
Lui, cette perfection doit s’identifier
à la grandeur. Pour cela nous devons
nier qu’il soit petit dans le sens limité
du monde créé, pour purifier cette
attribution en passant à l’éminence.
Un aspect particulièrement
important est la vertu de l’humilité,
que les Grecs ne considéraient pas
comme vertu. Puisque elle est une
perfection, l’humilité est non
seulement possédée par Dieu, mais
identique à Dieu. Nous arrivons ainsi
à la conclusion surprenante que Dieu
est Humilité, de sorte que seule une
attitude d’humilité permet de le
connaître. Et cette attitude n’est rien
d’autre que la participation dans le
don de Lui-même.

De tout ceci, il ressort que l'on peut
connaître le Dieu chrétien dans les
sacrements et la prière et dans



l'Église qui rend présente son action
salvifique envers les hommes de tous
les temps.

Giulio Maspero

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique,
199-231 ; 268-274.

Compendium ou abrégé du catéchisme
de l’Église catholique, 36-43 ; 50.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, homélie Humilité, 
Amis de Dieu, 104-109.

J. Ratzinger, Le Dieu des chrétiens.
Méditations.

[1] L’athéisme est un phénomène
moderne dont les racines sont
religieuses dans la mesure où il nie la



vérité absolue de Dieu en s’appuyant
sur une vérité qui est également
absolue : la négation de son
existence. À cause de cela,
précisément, l’athéisme est un
phénomène secondaire de la
religion. On peut aussi le considérer
comme une « foi » de sens négatif.
On peut dire de même du relativisme
contemporain. Sans la révélation, ces
phénomènes de négation seraient
inconcevables.

[2] Les dieux étaient assujettis au 
fatum, la Destinée, qui dirigeait toute
chose avec une nécessité souvent
privée de sens. D'où le sentiment
tragique de l’existence,
caractéristique de la pensée et de la
littérature grecques.

[3] À Moïse, Dieu s’est révélé comme
le Dieu vivant, « Dieu d’Abraham,
Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob » (Ex 3,6).
Il lui a révélé son nom mystérieux : «
Je suis Celui qui Est » (YHWH). Déjà,



à l’époque de l’Ancien Testament, le
nom ineffable de Dieu fut remplacé
par celui de Seigneur. Ainsi, dans le
Nouveau Testament, Jésus, appelé
Seigneur, apparaît comme vrai Dieu.
» (Compendium, 38). Le nom de Dieu
admet trois interprétations
possibles :

1) Dieu révèle qu’il n’est pas possible
de le connaître, éloignant de
l’homme la tentation de profiter de
son amitié avec Lui, comme cela se
faisait envers les divinités païennes
au moyen de pratiques magiques. Il
affirme en cela sa transcendance ;

2) Selon l’expression hébraïque
utilisée, Dieu affirme qu’il sera
toujours avec Moïse, parce qu’il est
un Dieu fidèle et se met au côté de
celui qui lui fait confiance ;

3) Selon la traduction grecque de la
Bible, Dieu se manifeste comme
l’Être même (cf. Compendium, 39),



dans la ligne des intuitions de la
philosophie.

[4] Saint Augustin, Confessions 3, 6,
11

[5] Benoît XVI, Allocution à la IVe
assemblée ecclésiale nationale
italienne, 19 octobre 2006

[6] Cf. Jean-Paul II, encyclique Fides
et ratio, 14 septembre 1998, 19

[7] Dieu demande à l’homme – à
Abraham – qu’il quitte son pays, qu’il
abandonne ses sécurités, qu’il se fie
aux petits. Il demande des choses
selon une logique différente de la
logique humaine, comme dans le cas
d’Osée. Il est clair que cela ne peut
pas être une projection des
aspirations ou des désirs humains.

[8] « Comment serait-il possible que
nous nous en rendions compte et que
nous percevions combien Dieu nous
aime, sans devenir à notre tour fous



d'amour ? Il faut laisser ces vérités
de notre foi imprégner notre âme
jusqu'à ce qu'elles transforment
toute notre vie. Dieu nous aime ! Lui,
le Tout- Puissant, l'Omnipotent, qui a
fait le ciel et la terre. » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe,
144).

[9] Dieu s’est révélé à Israël comme
celui dont l’amour est plus fort que
l’amour d’un père ou d’une mère
pour ses enfants, d’un époux pour
son épouse. En lui-même, Il « est
amour » (1 Jn 4,8.16), qui se donne
totalement et gratuitement : Il « a
tant aimé le monde qu’il lui a donné
son Fils unique, [...] pour que, par lui,
le monde soit sauvé » (Jn 3,16-17). En
envoyant son Fils et l’Esprit Saint,
Dieu révèle qu’il est lui-même éternel
échange d’amour. » (Compendium,
42)



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-nature-de-dieu-
et-son-agir/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-nature-de-dieu-et-son-agir/
https://opusdei.org/fr/article/la-nature-de-dieu-et-son-agir/
https://opusdei.org/fr/article/la-nature-de-dieu-et-son-agir/

	Thème 4 - La nature de Dieu et son agir

