
opusdei.org

Thème 17 - La
liturgie et les
sacrements en
général

La liturgie chrétienne est
essentiellement "actio Dei", qui
nous unit à Jésus à travers
l'Esprit.

25/01/2014

17.

Le Mystère Pascal: Mystère
vivant et vivifiant

• 



Les paroles et les actions de Jésus
pendant sa vie cachée à Nazareth et
durant son ministère public étaient
salvifiques et anticipaient la force de
son mystère pascal. « Quand son
Heure est venue (cf. Jn 13,1 ; He 7, 27;
9, 12), Il vit l’unique événement de
l’histoire qui ne passe pas: Jésus
meurt, est enseveli, ressuscite d’entre
les morts et est assis à la droite du
Père une fois pour toutes (Rm 6, 10 ; 
He 7, 27 ; 9, 12). C’est un événement
réel, advenu dans notre histoire,
mais il est unique: tous les autres
événements de l’histoire arrivent
une fois, puis ils passent, engloutis
dans le passé. Le mystère Pascal du
Christ, par contre, ne peut pas rester
seulement dans le passé, puisque,
par sa Mort, Il a détruit la mort, et
que tout ce que le Christ est, et tout
ce qu’Il a fait et souffert pour tous les
hommes, participe de l’éternité
divine et surplombe ainsi tous les
temps et y est rendu présent.
L'Événement de la Croix et de la



Résurrection demeure et attire tout
vers la Vie ». (Catéchisme, 1085).

Comme nous le savons, « à l’origine
du fait d’être chrétien, il n’y a pas
une décision éthique ou une grande
idée, mais la rencontre avec un
événement, avec une Personne, qui
donne à la vie un nouvel horizon et
par là son orientation décisive »[1]. Il
s’ensuit que « la source de notre foi
et de la liturgie eucharistique est le
même événement: le don que le
Christ a fait de Lui-même dans le
Mystère Pascal »[2].

Le Mystère Pascal au temps de
l'Église : Liturgie et
sacrements

Les sacrements : nature,
origine et nombre

« Cette œuvre de la rédemption des
hommes et de la parfaite
glorification de Dieu (…), le Christ
Seigneur l’a accomplie
principalement par le mystère Pascal

• 

◦ 



de sa bienheureuse passion, de sa
résurrection du séjour des morts et
de sa glorieuse ascension »[3]. « C’est
ce mystère du Christ que l'Église
annonce et célèbre dans sa liturgie
» (Catéchisme, 1068).

«C’est donc à juste titre que la liturgie
est considérée comme l’exercice de la
fonction sacerdotale de Jésus-Christ,
exercice dans lequel la sanctification
de l’homme est signifiée par des
signes sensibles et est réalisée d’une
manière propre à chacun d’eux, dans
lequel le culte public intégral est
exercé par le Corps mystique de
Jésus-Christ, c’est-à-dire par le Chef et
par ses membres.[4] » « Toute la vie
liturgique de l'Église gravite autour
du Sacrifice eucharistique et des
sacrements » (Catéchisme, 1113).

« Assis à la droite du Père » et
répandant l’Esprit Saint en son corps
qui est l'Église, le Christ agit
désormais par les sacrements,



institués par Lui pour communiquer
sa grâce » (Catéchisme, 1084).

« Les sacrements sont des signes
efficaces de la grâce, institués par le
Christ et confiés à l'Église, par
lesquels la vie divine nous est
dispensée. Les rites visibles sous
lesquels les sacrements sont célébrés,
signifient et réalisent les grâces
propres de chaque sacrement
» (Catéchisme, 1131). « Les
sacrements sont des signes sensibles
(paroles et actions), accessibles à
notre humanité actuelle
» (Catéchisme, 1084). « Attachés à la
doctrine des Saintes Écritures, aux
traditions apostoliques (…) et au
sentiment unanime des Pères », nous
professons que « les sacrements de la
Loi nouvelle ont tous été institués
par notre Seigneur Jésus-Christ »[5].

« Il y a dans l'Église sept sacrements :
le Baptême, la Confirmation ou
Chrismation, l’Eucharistie, la



Pénitence, l’Onction des malades,
l’Ordre, le Mariage. » (Catéchisme,
1113). « Les sept sacrements
touchent toutes les étapes et tous les
moments importants de la vie du
chrétien : ils donnent naissance et
croissance, guérison et mission à la
vie de foi des chrétiens. En cela, il
existe une certaine ressemblance
entre les étapes de la vie naturelle et
les étapes de la vie spirituelle
» (Catéchisme, 1210). Ils forment un
ensemble ordonné dans lequel
l’Eucharistie occupe le centre, car il
contient l’Auteur même des
sacrements (cf. Catéchisme, 1211).

Les sacrements signifient trois
choses: la cause sanctifiante, qui est
la Mort et la Résurrection du Christ;
l’effet sanctifiant ou la grâce; et la 
finalité de la sanctification, qui est la
gloire éternelle. « Un sacrement est
donc un signe qui remémore la cause
passée, la passion du Christ ;
manifeste l'effetde cette Passion en



nous, la grâce ; et qui prédit la gloire
future »[6].

Le signe sacramentel, propre à
chaque sacrement, est constitué par
des choses (éléments matériels –eau,
huile, pain, vin- et gestes humains-
ablution, onction, imposition des
mains, etc.), que l’on appelle 
matière ; et aussi par des paroles que
prononce le ministre du sacrement,
et qui sont la forme. En réalité « une
célébration sacramentelle est une
rencontre des enfants de Dieu avec
leur Père, dans le Christ et l’Esprit
Saint, et cette rencontre s’exprime
comme un dialogue, à travers des
actions et des paroles » (Catéchisme,
1153).

Dans la liturgie des sacrements, il
existe une partie immuable (ce que le
Christ lui-même a établi au sujet du
signe sacramentel), et des parties que
l'Église peut changer, pour le bien
des fidèles et une plus grande



vénération des sacrements, en les
adaptant aux circonstances de lieu et
de temps[7]. « C’est pourquoi aucun
rite sacramentel ne peut être modifié
ou manipulé au gré du ministre ou
de la communauté. » (Catéchisme,
1125).

Tous les sacrements confèrent la
grâce sanctifiante à ceux qui n’y
mettent pas d’obstacles[8]. Cette
grâce est « d'abord et principalement
le don de l’Esprit qui nous justifie et
nous sanctifie » (Catéchisme, 2003). «
En outre, célébrés dignement dans la
foi, les sacrements confèrent la grâce
qu'ils signifient » (Catéchisme, 1127):
une certaine aide divine pour obtenir
la finalité de ce sacrement.

Non seulement nous recevons la
grâce sanctifiante mais l’Esprit Saint
lui-même. « C’est par les sacrements
de l'Église que le Christ communique
aux membres de son Corps son Esprit
Saint et Sanctificateur» (Catéchisme,



739)[9]. Le fruit de la vie
sacramentelle consiste en ce que
l’Esprit Saint déifie les fidèles en les
unissant vitalement au Fils unique, le
Sauveur (cf. Catéchisme, 1129).

Les trois sacrements du Baptême, de
la Confirmation et de l’Ordre
sacerdotal confèrent, en plus de la
grâce, le caractère sacramentel, qui
est un sceau spirituel indélébile
imprimé dans l’âme[10], par lequel le
chrétien participe au sacerdoce du
Christ et fait partie de l'Église dans
des états et des fonctions divers. Le
caractère sacramentel reste pour
toujours dans le chrétien une
disposition positive pour la grâce,
comme promesse et garantie de la
protection divine et comme vocation
au culte divin et au service de
l'Église. Par conséquent, ces trois
sacrements ne peuvent être réitérés
(cf. Catéchisme, 1121).



Les sacrements que le Christ a
confiés à son Église sont nécessaires
–au moins en désir pour le salut,
pour obtenir la grâce sanctifiante, et
aucun n’est superflu, bien que tous
ne soient pas nécessaires pour
chaque personne[11].

Les sacrements « sont efficaces parce
qu’en eux le Christ Lui-même est à
l'œuvre ; c’est Lui qui baptise, c’est
Lui qui agit dans ses sacrements afin
de communiquer la grâce que le
sacrement signifie » (Catéchisme,
1127). L’effet sacramentel se produit 
ex opere operato (par le fait même
que le signe sacramentel soit réalisé)
[12]. « Le sacrement n’est pas réalisé
par la justice de l’homme qui le
donne ou le reçoit, mais par la
puissance de Dieu »[13]. « Dès lors
qu’un sacrement est célébré
conformément à l’intention de
l'Église, la puissance du Christ et de
son Esprit agit en lui et par lui,
indépendamment de la sainteté



personnelle du ministre
» (Catéchisme, 1128).

L’homme qui réalise le sacrement se
met au service du Christ et de
l'Église, et, pour cette raison, on
l’appelle ministre du sacrement; ce
peut être n’importe quel fidèle
chrétien, mais d’habitude il doit
avoir une ressemblance spéciale
avec le Christ Prêtre que donne le
sacrement de l’Ordre[14].

L’efficacité des sacrements dérive du
Christ Lui-même, qui agit en eux, «
cependant les fruits des sacrements
dépendent aussi des dispositions de
celui qui les reçoit » (Catéchisme,
1128): plus celui qui reçoit le
sacrement a des dispositions de foi,
de conversion de cœur et d’adhésion
à la volonté de Dieu, plus abondants
sont les effets de grâce qu’il reçoit (cf.
Catéchisme, 1098).

« La Sainte Mère Église a institué des
sacramentaux, qui sont des signes



sacrés par lesquels, selon une
certaine imitation des sacrements,
des effets surtout spirituels sont
signifiés et sont obtenus par la prière
de l'Église. Par eux, les hommes sont
disposés à recevoir l’effet principal
des sacrements, et les diverses
circonstances de la vie sont
sanctifiées »[15]. « Les sacramentaux
ne confèrent pas la grâce de l’Esprit
Saint à la manière des sacrements
mais, par la prière de l'Église, ils
préparent à recevoir la grâce et
disposent à y coopérer.
» (Catéchisme, 1670). « Parmi les
sacramentaux figurent d’abord les
bénédictions (de personne, de la
table, d’objets, de lieux).
» (Catéchisme, 1671).

La liturgie

La liturgie chrétienne « est
essentiellement actio Dei qui nous
unit à Jésus à travers l’Esprit »[16], et
possède une double dimension :

• 



ascendante et descendante[17]. « La
Liturgie est une action du Christ tout
entier » (Christus totus)
» (Catéchisme, 1136). C’est pourquoi «
c’est toute la Communauté, le Corps
du Christ uni à son Chef, qui célèbre
» (Catéchisme, 1140). Au centre de
l’assemblée se trouve par conséquent
Jésus-Christ Lui-même (cf. Mt 18, 20),
maintenant ressuscité et glorieux. Le
Christ précède l’assemblée qui
célèbre. Lui, qui agit
inséparablement uni à l’Esprit Saint,
la convoque, la réunit et l’enseigne.
Lui, le Prêtre Suprême et Éternel, est
le protagoniste principal de l’action
rituelle qui rend présent l’événement
fondateur, même s’il se sert de ses
ministres pour représenter (pour
rendre présent, réellement et
véritablement, dans le ici et
maintenant (hic et nunc) de la
célébration liturgique) son sacrifice
rédempteur et pour nous faire
participer aux dons de son
Eucharistie.



Sans oublier qu’en formant avec le
Christ-Tête « comme une unique
personne mystique »[18], l'Église agit
dans les sacrements comme «
communauté sacerdotale », «
organiquement structurée »: grâce
au Baptême et à la Confirmation, le
peuple sacerdotal est apte pour
célébrer la liturgie. C’est pourquoi, «
les actions liturgiques ne sont pas des
actions privées, mais des
célébrations de l'Église, …elles
appartiennent au Corps tout entier
de l'Église, elles le manifestent et
elles l’affectent ; mais elles atteignent
chacun de ses membres, de façon
diverse, selon la diversité des ordres,
des fonctions et de la participation
effective »[19].

Dans chaque célébration liturgique,
toute l'Église participe, au ciel et sur
terre, Dieu et les hommes (cf. Ap 5).
La liturgie chrétienne, bien qu’elle ne
soit célébrée qu’ici et maintenant,
dans un lieu concret etqu'elle



exprime le oui d’une communauté
déterminée, est par nature
catholique; elle provient du tout et
conduit au tout, en unité avec le
Pape, avec les évêques en
communion avec le Pontife Romain,
avec les croyants de toutes les
époques et de tous les lieux «afin que
Dieu soit tout en tous » (1 Co 15, 28).
Dans cette perspective, il est
fondamental de rappeler le principe
selon lequel le véritable sujet de la
liturgie est l'Église, concrètement la 
communio sanctorum de tous les
lieux et de tous les temps[20]. C’est
pourquoi, plus une célébration est
enveloppée de cette conscience, plus
concrètement se réalise en elle le
sens de la liturgie. L’expression de
cette conscience de l’unité et de
l’universalité de l'Église est l’usage
du latin et du chant grégorien dans
certaines parties de la célébration
liturgique[21].



À partir de ces considérations, nous
pouvons dire que l’assemblée qui
célèbre est la communauté des
baptisés qui, « par la régénération et
l’onction de l'Esprit Saint, sont
consacrés pour être une maison
spirituelle et un sacerdoce saint, en
vue d'offrir des sacrifices
spirituels»[22]. Ce « sacerdoce
commun » est celui du Christ unique
Prêtre, auquel participent tous ses
membres[23]. « Ainsi, dans la
célébration des sacrements, c’est
toute l’assemblée qui est « liturge »,
chacun selon sa fonction, mais dans «
l’unité de l’Esprit » qui agit en tous
» (Catéchisme, 1144). Pour cette
raison, la participation aux
célébrations liturgiques, même si elle
n’épuise pas toute la vie surnaturelle
des fidèles, constitue pour eux,
comme pour toute l'Église, le sommet
vers lequel tend toute son activité et
la source d’où émane sa force[24]. En
réalité « l'Église se reçoit et en même
temps s’exprime dans les sept



sacrements, à travers lesquels la
grâce de Dieu influe concrètement
sur les fidèles pour que toute leur
vie, rachetée par le Christ, se
convertisse en culte agréable à Dieu
»[25].

Lorsque nous nous référons à
l’assemblée comme sujet de la
célébration, nous voulons dire que
chacun, en tant qu’acteur, œuvre
comme membre de l’assemblée, fait
tout et seulement ce qui lui revient
de faire. « Les membres n’ont pas
tous la même fonction » (Rm 12, 4).
Certains sont appelés par Dieu dans
et par l'Église à un service spécial de
la communauté. Ces serviteurs sont
choisis par le sacrement de l’Ordre,
par lequel l’Esprit Saint les rend
aptes pour agir en représentation du
Christ-Tête pour le service de tous les
membres de l'Église[26]. Comme l’a
déclaré Jean-Paul II en diverses
occasions « in persona Christi veut
dire davantage que ‘au nom’ ou ‘à la



place’ du Christ. In persona: c’est-à-
dire dans l’identification spécifique,
sacramentelle, au « Grand Prêtre de
l’Alliance éternelle » qui est l’auteur
et le sujet principal de son propre
sacrifice, dans lequel il ne peut
vraiment être remplacé par
personne »[27]. Nous pouvons dire
graphiquement comme le signale le
Catéchisme, que « le ministre
ordonné est comme l’icône du Christ
Prêtre » (Catéchisme, 1142).

« Le mystère célébré dans la liturgie
est un, mais les formes de sa
célébration sont diverses. La richesse
insondable du mystère du Christ est
telle qu’aucune tradition liturgique
ne peut en épuiser l’expression
» (Catéchisme, 1200-1201). « Les
traditions liturgiques, ou rites,
actuellement en usage dans l'Église
sont le rite latin (principalement le
rite romain, mais aussi les rites de
certaines Églises locales comme le
rite ambrosien, le rite mozarabe, ou



de certains ordres religieux) et les
rites byzantin, alexandrin ou copte,
syriaque, arménien, maronite et
chaldéen » (Catéchisme, 1203).
«L'Église concède le même droit et le
même honneur à tous les rites
légitimement reconnus et souhaite
qu’ils soient conservés et encouragés
dans le futur »[28].

Juan José Silvestre

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église Catholique,
1066-1098 ; 1113-1143 ; 1200-1211 et
1667-1671.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélie «
L’Eucharistie, mystère de foi et
d’amour », in Quand le Christ passe

Entretiens avec Mgr Escriva de
Balaguer, le Laurier



Joseph Ratzinger, L’esprit de la
liturgie

[1] Benoît XVI, Enc. Deus caritas est,
25-XII-2005, 1

[2] Benoît XVI, Exh. apost. 
Sacramentum caritatis, 22-II-2007, 34

[3] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 5 ; cf. 
Catéchisme, n° 1067

[4] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 5 ; cf. 
Catéchisme, n° 1070

[5] Concile de Trente : DS 1600-1601 ;
cf. Catéchisme, 1114

[6] Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3 ; cf. 
Catéchisme, 1130



[7] Cf. Catéchisme, 1205; Concile de
Trente: DS 1728; Pie XII: DS 3857

[8] Cf. Concile de Trente : DS 1606

[9] L’œuvre de l’Esprit Saint en nous
« c’est que nous vivions la vie du
Christ ressuscité » (Catéchisme, 1091);
« unit l'Église à la vie et à la mission
du Christ» (Catéchisme, 1092); «guèrit
et transforme ceux qui le reçoivent
en les conformant au Fils de
Dieu» (Catéchisme, 1129)

[10] Cf. Concile de Trente: DS 1609

[11] Cf. Concile de Trente : DS 1604

[12] Cf. Concile de Trente : DS 1608

[13] Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, III, q. 68, art. 8

[14] Le ministère ordonné ou
sacerdoce mimistériel «garantit que,
dans les sacrements, c'est bien le
Christ qui agit par l'Esprit Saint pour
l'Église. La mission de salut confiée



par le Père à son Fils incarné est
confiée aux apôtres et par eux à leurs
successeurs: ils reçoivent l'Esprit de
Jésus pour agir en son nom et en sa
personne (cf. Jn 20, 21-23; Lc 24, 47; 
Mt 28, 18-20). Ainsi, le ministre
ordonné est le lien sacramentel qui
relie l'action liturgique à ce qu'ont dit
et fait les apôtres, et, par eux, à ce
qu'a dit et fait le Christ, source et
fondement des sacrements
» (Catéchisme, 1120). Quoique
l'efficacité du sacrement ne dépende
pas des qualités morales du ministre,
sa foi et sa dévotion, toutefois, en
plus de contribuer à sa sanctification
personnelle, favorisent grandement
les bonnes dispositions du sujet qui
reçoit le sacrement et, en
conséquence, les fruits que ce
dernier en retire.

[15] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 60 ; cf. 
Catéchisme, 1667



[16] Benoît XVI, Exh. apost. 
Sacramentum Caritatis, 37

[17] «D'une part, l'Église, unie à son
Seigneur et “sous l'action de l'Esprit
Saint” (Lc 10,21), bénit le Père “pour
son don ineffable (2 Co 9, 15) par
l'adoration, la louange et l'action de
grâces. D'autre part, et jusqu'à la
consommation du dessein de Dieu,
l'Église ne cesse d'offrir au Père
“l'offrande de ses propes dons” et de
L'implorer d'envoyer l'Esprit Saint
sur celle-ci, sur elle-même, sur les
fidèles et sur le monde entier, afin
que , par la communion à la mort et
à la résurrection du Christ-Prêtre et
pas la puissandce de l'Esprit, ces
bénédictions divines portent des
fruits de vie “à la louange de gloire
de sagrâce” (Eph 1, 6)» (Catéchisme,
1083)

[18] Pie XII, Enc. Mystici Corporis cit.
in Catéchisme, 1119



[19] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Concilium, 26 ; cfr. 
Catéchisme, 1140

[20] « Que le sacrifice serve au salut
de tous — Orate, fratres, supplie le
prêtre — car mon sacrifice est le
vôtre, celui de toute l'Église. Priez,
mes frères, même si vous n'êtes
qu'un petit nombre; même s'il n'y a
qu'un seul chrétien qui soit présent,
et même si le célébrant est seul:
parce que toute Messe est
l'holocauste universel, le rachat de
toutes les tribus, de toutes les
langues, de tous les peuples et de
toutes les nations.

Tous les chrétiens, par la communion
des saints, reçoivent les grâces de
chaque Messe, qu'elle soit célébrée
devant des milliers de personnes ou
seulement devant un enfant de
chœur distrait. Dans tous les cas, la
terre et le ciel s'unissent pour
entonner avec les anges du Seigneur:



Sanctus, Sanctus, Sanctus... » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, 89)

[21] Cf. Benoît XVI, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis, 62 ; Concile
Vatican II, Const. Sacrosanctum
Concilium, 54

[22] Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 10

[23] Concile Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 10 et 34 ;
Decr.Presbyterorum Ordinis, 2.

[24] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Consilium, 20

[25] Benoît XVI, Exh. Apost. 
Sacramentum caritatis, 29

[26] Cf. Concile Vatican II, Decr. 
Presbyterorum Ordinis, 2 et 15

[27] Jean Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29. Les notes 59 et 60
rapportent les interventions du
Magistère au cours du XXème siècle



sur le sujet: : « Le ministre de l'autel
agit in personna Chrsiti en tant que
Chef (tête) qui offre au nom de tous
les membres ».

[28] Concile Vatican II, Const. 
Sacrosanctum Consilium, 4

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-liturgie-et-les-
sacrements-en-general/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-liturgie-et-les-sacrements-en-general/
https://opusdei.org/fr/article/la-liturgie-et-les-sacrements-en-general/
https://opusdei.org/fr/article/la-liturgie-et-les-sacrements-en-general/

	Thème 17 - La liturgie et les sacrements en général

