
opusdei.org

La liberté, la
politique et l’Opus
Dei

12/12/2012

Voici un extrait de l'ouvrage "Le
fondateur de l'Opus Dei" (III) d'A.
Vazquez de Prada qui reflète
l'attitude de saint Josémaria quant à
la politique et face aux calomnies et
aux informations mensongères sur
l'Opus Dei. (cf. Le fondateur de l'Opus
Dei, volume III Les chemins divins de
la terre. Editions Le Laurier Wilson
&Lafleur, chapitre 22)



Pendant les années 1960-1970, l’Opus
Dei fut aux prises avec des difficultés
qui ne provenaient pas seulement de
l’opposition d’une personne ou d’un
groupe déterminés, mais de
résistances en tous genres, comme
cela arrive souvent à des institutions
d’une certaine importance
historique. Son message fut, il est
vrai, bien accueilli dans le monde et
ses œuvres d’apostolat connurent
une rapide expansion dans de
nombreux pays, mais les obstacles ne
manquèrent pas. Nous en avons
laissé deviner quelques-uns en
évoquant le Concile. D’autres
surgirent sous l’effet de fortes
pressions politiques. Le fondateur
dut rester attentif aux nouvelles
intrigues, faites de rumeurs et de
mensonges, qui prenaient l’Œuvre
pour cible. Ces campagnes
diffamatoires, nées en Espagne,
trouvèrent bientôt un écho en
d’autres pays. Le fondateur y était
habitué et, si elles lui faisaient perdre



du temps, elles ne lui ôtaient ni sa
paix intérieure ni sa joie. Il y voyait
la main de Dieu, qui se sert des
événements pour façonner l’être
spirituel. Aussi était-ce avec sérénité
qu’au milieu des attaques il écrivait à
ses enfants :

Nous n’avons jamais manqué de voir
l’intervention de la Providence Divine
lorsque se succèdent périodiquement,
avec une fréquence qui laisse deviner
la main peu nette de tel ou tel « saint
homme » et de ses coryphées, ces
vagues de boue…

Je bénis Dieu : parce que lorsque le
Nil débordait, peu de temps après,il
reprenait son cours — tout finit par
reprendre victorieusement son cours
— et les champs inondés séchaient et
devenaient féconds1.

Il ne luttait pas à bras raccourci
contre ceux qui l’insultaient, mais
avec amour, pour semer la paix et la
joie.



La passion, l’esprit de parti ou la
mauvaise foi accompagnaient parfois
ces heurts ou ces campagnes de
dénigrement. Ce sont là misères
humaines que tout chrétien doit
supporter avec charité. Le conseil du
fondateur était de comprendre qu’ils
puissent ne pas nous comprendre2.
Une position libérale et généreuse,
prompte à excuser les méprises et à
faire siens les sentiments du Christ,
aussi bien à l’égard de nos frères que
des ennemis de l’Église, toujours
prompts à enfermer à nouveau les
chrétiens dans les catacombes.

N’exagérons pas non plus : il est
logique que les ennemis de Dieu et de
son Église ne nous aiment pas. Et il est
logique également qu’en dépit de tout,
nous les aimions : caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu !3

En parole ou par écrit, monseigneur
Escrivá ne se lassait pas de parler à
ses enfants de liberté. Était-ce à



cause de l’atmosphère raréfiée dans
laquelle ils vivaient en Espagne après
tant d’années de gouvernement
autoritaire ? Pourtant il ne se limitait
pas à l’horizon et à l’actualité d’un
pays. Cela s’enracinait dans son
projet de fondation et le faisait
revenir sans cesse sur le sujet :

Je ne me lasserai pas de répéter, mes
enfants, écrivait-il en 1954, qu’un des
traits les plus évidents de l’Opus Dei
est son amour de la liberté et de la
compréhension : au plan humain, je
veux vous laisser en héritage l’amour
de la liberté et la bonne humeur4.

Il portait haut le drapeau de la
liberté et aimait à se dire le dernier
romantique, en expliquant qu’il était 
épris de liberté. Il soupirait après elle
parce que sans elle, l’amour ne peut
s’exprimer. Il remerciait Dieu, de
tout cœur, de l’avoir laissé courir la
grande aventure de la liberté5. Il



enseignait cette liberté à ses enfants
dès qu’ils rejoignaient l’Œuvre.

Sa vie fut un combat continuel pour
la liberté de l’esprit, car seule cette
liberté personnelle rend l’homme 
capable de mériter ou d’offenser, de
pardonner ou de garder du
ressentiment, de haïr ou d’aimer6. Ce 
don précieux de la liberté était par
ailleurs si nécessaire que, là où elle
n’existait pas, l’apostolat de l’Opus
Dei s’étiolait. En effet, la liberté et la
responsabilité qui s’ensuit sont
comme le sceau de l’activité des laïcs,
y compris dans l’apostolat7.

La liberté, comme caractéristique
essentielle de l’esprit de l’Opus Dei,
était implicite, depuis 1928, dans ce
qui serait la forme de vie et
l’apostolat de ses membres.

C’est une erreur fréquente, même
parmi des catholiques qui semblent
responsables et pieux, de penser qu’ils
ne sont tenus qu’à remplir leurs



devoirs familiaux et religieux, et c’est
à peine s’ils veulent bien entendre
parler de leurs devoirs civiques. Ce
n’est pas là de l’égoïsme : c’est tout
simplement un manque de formation8.

D’autre part, puisque c’était là un
devoir qui incombait à tout citoyen,
le fondateur défendait
énergiquement le droit des
catholiques à intervenir activement
dans la vie publique. Quant à ceux
qui se consacraient spécifiquement
aux activités d’un parti politique, ou
assumaient des fonctions dans une
administration ou un gouvernement,
il les avertissait fermement que
c’était à titre personnel qu’ils le
faisaient. C’était un principe qu’il
avait établi dès le début. Don
Josémaria avait consigné par écrit
qu’en politique tout membre de
l’Opus Dei était libre
personnellement et, par conséquent,
seul responsable de son action : 
Jamais les directeurs de l’Œuvre ne



peuvent imposer leur façon de voir en
matière politique ou professionnelle
— en un mot, temporelle — à leurs
frères9. Et il insistait avec énergie sur
ce point.

À ceux qui avaient choisi comme
vocation professionnelle de
s’engager en politique, il adressait
ces paroles :

Comme tous les autres membres de
l’Œuvre, quand ils agissent dans leurs
activités temporelles, dans ce domaine
[politique], vous ne faites pas valoir
votre condition de catholiques ou de
membres de l’Opus Dei, et vous évitez
de vous servir de l’Église ou de
l’Œuvre : parce que vous savez que
vous ne pouvez mêler ni l’Église de
Dieu, ni l’Œuvre, à des choses
contingentes […].

Vous qui vous découvrez une
vocation pour la politique, travaillez
sans crainte et considérez que, si
vous ne le faites pas, vous pécheriez



par omission. Travaillez avec tout le
sérieux professionnel nécessaire, en
tenant compte des exigences
techniques de votre activité : en
pensant au service chrétien rendu à
tous les gens de votre pays, et en
pensant à la concorde de toutes les
nations10.

L’Opus Dei restait donc en marge de
la politique : Liberté, mes enfants.
N’attendez jamais que l’Œuvre vous
donne des consignes temporelles11.

* * *

Que la liberté de choix et le droit
d’agir en politique doivent être
reconnus à tout citoyen est loin
d’être toujours admis. En tout cas ce
ne le fut pas dans l’Espagne de
Franco. Le régime avait son origine
dans une guerre civile, ce qui
explique le caractère autoritaire et
personnel de son organisation.
Quand, en 1957, Franco dut procéder
au remaniement de son



gouvernement12, il modifia la
représentation des forces politiques
au sein du Mouvement National. Y
coexistaient désormais phalangistes,
traditionalistes carlistes, démocrates
chrétiens franquistes, monarchistes
dynastiques (partisans de don Juan
de Bourbon, père de l’actuel roi Juan
Carlos). De plus, comme cela s’était
produit dès son premier
gouvernement, il introduisit d’autres
personnalités qui, appartenant aux
grands corps de l’administration de
l’État, lui inspiraient confiance en
raison de leurs connaissances
professionnelles13.Des réformes
sociales, politiques, administratives
et économiques lui semblaient, en
effet, nécessaires. Toutefois le
nouveau cabinet adhérait aux idées
de base d’unité nationale, qui étaient
celles du régime, et qui interdisaient
le pluralisme politique et social14.

Un des premiers objectifs fut de faire
entrer l’économie espagnole dans le



cadre du monde occidental. Les
consultations menées auprès du
Fonds Monétaire International et de
l’OCDE montrèrent la nécessité d’un
plan de stabilisation et de mesures de
libéralisation propres à l’économie
de marché. Une opération qui fut
menée par le ministre des Finances,
Mariano Navarro Rubio, et par celui
du Commerce, Alberto Ullastres, avec
le consensus de la plupart des agents
économiques. Le plan de
stabilisation fut approuvé en juillet
1959. Deux ans après, on
commençait à procéder aux études
qui conduisirent aux plans de
développement, à l’origine de
l’expansion économique.

La présence, dans le gouvernement
espagnol, de ces deux membres de
l’Opus Dei (Navarro Rubio et
Ullastres), suscita divers
commentaires dans les milieux
politiques et autres. Certains, qui
étaient dans la mouvance du



Mouvement National, les qualifièrent
péjorativement de technocrates15.
Une façon pour eux de les
disqualifier politiquement, en
désignant, en langage codé, leur
appartenance à l’Opus Dei. Or, s’ils
devinrent ministres, ce fut par la
volonté de Franco, qui assumait tous
les pouvoirs et, bien entendu, par la
libre acceptation de leur nomination.
Cela dit, si leur appartenance à
l’Opus Dei ne conditionna pas leur
décision sous l’angle politique, elle
devait néanmoins se refléter,
évidemment, dans la rigueur
professionnelle et l’exigence morale
avec lesquelles ils exercèrent leur
charge. Comme les autres membres
du gouvernement, catholiques eux
aussi16, ils essayaient de prendre
leurs décisions, en matière politique
et sociale,en accord avec leur
conscience, convaincus que leur
action devait refléter la foi qu’ils
professaient17.



Des témoins rapportent,
qu’apprenant la nomination
d’Alberto Ullastres comme ministre,
un cardinal crut bon de présenter ses
félicitations au fondateur, mais que
celui-ci y coupa court : Cela ne me
regarde pas ; peu m’importe ; cela
m’est égal qu’il soit ministre ou
balayeur, la seule chose qui
m’intéresse, c’est qu’il se sanctifie
dans son travail18.

Le succès du plan de stabilisation
rendit possible l’installation de plans
de développement19. En même temps,
au long de l’année 1962, des rumeurs
de changements dans le
gouvernement circulèrent. Il fallait,
en effet, répondre aux défis d’une
société civile de plus en plus
consciente de ses droits politiques et
sociaux20. Pendant cette crise21, le
fondateur se rendit compte que
certains secteurs de la vie publique
espagnole considéraient l’Œuvre
comme un groupe politique. Il fit



alors publier par le Secrétariat
général un communiqué, rappelant,
entre autres, que « les membres de
l’Opus Dei sont absolument libres
dans leur façon de penser et leur
action politique, comme tout autre
citoyen catholique. Au sein de
l’Association il y a place, et de fait
c’est le cas, pour des personnes dont
les idées politiques sont différentes et
même opposées, sans que l’Opus Dei
ait absolument rien à voir avec les
mérites ou les défauts de la façon
d’agir personnelle de ses membres.
Qu’il soit donc clair que l’Opus Dei
n’est lié à aucune personne, à aucun
régime, à aucune idée politique22».

Le fondateur recevait de nombreuses
visites, aussi bien d’autorités civiles
que d’autorités ecclésiastiques…
Toutes avaient des questions à lui
poser. Pourquoi l’Opus Dei
n’assumait-il pas une position
politique définie, pour qu’on sût à
quoi s’en tenir ? Pourquoi ne



donnait-il pas à ses membres des
consignes ou des orientations en ce
domaine ? Et lui de répéter :

L’action politique, avec l’intensité
qu’ils le jugent opportune, les
membres de l’Opus Dei la mènent en
toute liberté et, par conséquent, sous
leur responsabilité personnelle, selon
ce que leur dicte leur conscience de
citoyen chrétien, sans tolérer qu’on
implique qui que ce soit dans les
décisions que chacun, légitimement, a
cru bon de prendre23.

On le pressait de différents côtés
d’obliger les membres de l’Opus Dei à
se retirer du gouvernement. Ce à
quoi il répliquait qu’il n’était pas en
son pouvoir de restreindre ou de
forcer la liberté d’un de ses enfants.
Quant à se prononcer avec autorité
sur un régime politique d’un point de
vue doctrinal, cela n’était pas de son
ressort, mais bien de celui du saint-
siège ou des évêques du pays



concerné24. Ordonner à ses fils de se
retirer de ce gouvernement, comme
d’ailleurs de tout autre qui ne serait
pas rejeté par l’autorité
ecclésiastique, aurait été trahir
l’esprit de l’Opus Dei.

Pendant les années soixante, alors
qu’une violente campagne se
déchaînait dans divers pays contre
l’Œuvre, un des directeurs de la
commission régionale d’Espagne se
souvient de l’avoir entendu
prononcer cette phrase,
apparemment banale, mais dont on
peut supposer qu’elle celait
d’innombrables contrariétés : Mon
fils, j’aurais beaucoup de problèmes
en moins si tes frères n’étaient pas
ministres, mais si j’insinuais cela je ne
respecterais pas leur liberté et je
détruirais l’Œuvre25.

Mais son éloignement d’Espagne et
son silence à Rome ne suffirent pas à
apaiser le climat, dans certains



milieux. Peu lui importait qu’on le
traitât injustement ou qu’on le
calomniât, comme le faisaient
quelques journaux. Il restait en paix.
Mais quand les attaques contre
l’Œuvre atteignirent l’Église il
changea de tactique, pour la
défendre, et cessa de supporter les
injures sans mot dire. Ce fut au début
de 1964, lorsque se déchaîna, en
Hollande, une très violente
campagne contre l’Opus Dei, avec des
répercussions internationales. Le
motif ? La princesse Irène, une des
filles de la reine de Hollande, s’était
convertie au catholicisme ; un prêtre
de l’Opus Dei avait été l’instrument
de Dieu dans cette conversion.

Pour rasséréner ses enfants de
Hollande, le Père leur redonnait le
programme qui lui avait si bien
réussi dans la vie :

Quand le Seigneur permet que se
défoulent, avec tant de calomnies, ces



groupes de fanatiques, c’est le signe
que vous et moi nous devons savoir
nous taire, prier, travailler, sourire…
et espérer. N’attachez pas
d’importance à ces stupidités : aimez
pour de bon toutes ces âmes. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu !26La lettre qu’il envoya, le 27
mars 1964, à monseigneur Jan Van
Dodewaard, évêque de Harlem, pour
lui souhaiter une bonne fête de
Pâques, donne une idée de la gravité
et de la vilenie de cette campagne :

De cette Nation que j’aime,
continuent à me parvenir des
publications qui nous accablent
d’injures, de fausses interprétations
et de calomnies, si monstrueuses
que, bien que je sois presque devenu
un prêtre âgé, il m’eût été impossible
de les imaginer, même de loin. Mais
que cela ne vous soucie pas,
Excellence, parce que j’en aime
davantage encore la Hollande et tous
les Hollandais27.



Vous devez toujours être sur le qui-
vive : vigilate et orate ! toujours
sereins, avec la joie, la paix et le
courage de celui qui n’a rien à se
reprocher. Nous ne pouvons pas
nous taire, parce que notre Mère —
bien que les années passent — est et
restera comme un enfant mineur : et
elle a besoin que ses enfants la
défendent veritatem facientes in
caritate : moi-même, j’ai écrit au
saint-père trois fois, et une
quatrième aujourd’hui, parce qu’il
nous faut nous débarrasser de cette
boue qui nous inonde. Je dois dire
que le pape a beaucoup d’affection
pour nous, et nous en donne des
preuves28.

Et une semaine plus tard, il leur
répétait :

Maintenant il faut que vous gardiez en
mémoire le conseil évangélique :
vigilate et orate ! Nous ne pouvons
tolérer davantage la calomnie, non



plus que les insinuations venimeuses :
et, si l’on prend cent cas, cent ont leur
origine en mon Espagne tant aimée.
En voilà assez !29

Il s’était engagé à ne pas se taire
quand l’Église ou l’Œuvre étaient en
cause. Les éclaboussures de certaines
campagnes de presse, françaises et
espagnoles, parvenaient jusqu’à
Rome ; celles-ci dénaturaient ce qui
était le caractère essentiellement
spirituel de l’Opus Dei et niaient sa
dimension universelle30.

Aussi prit-il la plume à maintes
reprises pour exposer au pape la
réalité objective des faits, montrer la
fausseté des accusations et indiquer
d’où elles venaient. Sans lui ôter sa
paix intérieure, tout ceci n’était pas
sans l’affecter quelque peu, car il y
voyait un ramassis de fadaises et de
mesquineries :

J’ai été peiné de lire ces attaques
obscènes, anonymes, venues



d’Espagne. Il est inévitable que le
démon ne soit pas content : quand
cela va bien pour les agneaux, cela ne
va pas bien pour les loups. J’ai brûlé
ce bout de papier. Soyez tranquilles,
car ce que vous faites, ainsi que vos
frères —l’Opus Dei — parvient
jusqu’au ciel en agréable odeur31.

Comment faire face aux médisances
propagées par les ennemis de Dieu et
de son Église ? Selon le fondateur, en
accordant des entrevues aux
correspondants de divers journaux
de différents pays. C’est à celui du
Figaro qu’il accorda la première, qui
parut en mai 1966 . Le procédé était
simple : il s’agissait de dire
clairement la vérité, en répétant
inlassablement que, dans l’Opus, Dei
tous gardent leur liberté personnelle
dans leur action, sans que la
diversité de la façon d’agir ou de
penser soit un problème pour
l’Œuvre, parce que la diversité
d’opinions et de comportements [qui]



existe et existera toujours chez les
membres de l’Opus Dei représente au
contraire, une manifestation de bon
esprit, de vie honnête, de respect des
opinions légitimes de chacun33.

Le fondateur était vraiment, comme
il le disait lui-même, un « romantique
», qui combattait pour la liberté sans
se mêler de politique34, car si la
politique est l’art de gouverner selon
diverses options, c’est aussi l’accès au
pouvoir. Pour lui, le respect de la
liberté humaine était la meilleure
garantie de la cohésion interne de
l’Œuvre, tandis qu’ambitionner le
pouvoir aurait mené directement à
sa désintégration. La condition de
l’homme est telle qu’il est
perpétuellement exposé à la
tentation d’imposer sa propre
volonté à ses concitoyens. Ce sont ces
raisons, ajoutées à d’autres d’ordre
surnaturel, qui faisaient dire à
monseigneur Escrivá qu’un Opus Dei
se mêlant de politique est un mythe,



qui n’a jamais existé, qui n’existe pas
et qui ne pourra jamais exister : dans
le cas invraisemblable où cela se
produirait, l’Œuvre se désintégrerait
immédiatement35.

Notes

1. Lettre à Florencio Sánchez Bella, in
EF-640229-2.

2. Voir Vicente Mortes Alfonso, Sum
7234.

3. Lettre à ses enfants d’Espagne, in
EF-651002-1. Sur cette « sainte »
tolérance et cette compréhension un
des témoins rapporte une curieuse
anecdote, dans le procès sur la vie et
l’œuvre du fondateur de l’Opus Dei :
« Un jour, quelqu’un vint le voir et
lui dit : — Père, je suis juif. Mgr
Escrivá lui répondit : — Et alors ? —
En outre, je suis franc-maçon. —
Mais tu es aussi enfant de Dieu.
N’est-ce pas ? Et il lui donna une



accolade amicale » (Fernando
Valenciano Polack, Sum 7097).

Devant les critiques calomnieuses
contre l’Opus Dei, d’origine marxiste,
le fondateur faisait la remarque
suivante : Il est logique que les
communistes disent du mal de l’Opus
Dei, mais il n’est pas logique, et il ne
le sera jamais, que les membres de
l’Opus Dei disent du mal des
communistes ; du communisme nous
ne pouvons faire autrement que de
dire la vérité : que c’est une
accumulation d’hérésies et qu’il
réduit l’homme à la pure matière,
sans tenir compte des droits les plus
élémentaires de la personne
humaine (Javier Echevarría, Sum
2264).

4. Lettre du 31 mai 1954, n° 22.

5 Lettre du 8 décembre 1949, n° 61.

6 Lettre du 30 avril 1946, n° 1.



7. Lettre du 12 décembre 1952, n° 37.

8. Lettre du 9 janvier 1932, n° 46. Le
fondateur voulait que, dans les
catéchismes pour les enfants, on
exposât déjà les principes qui
doivent régir la vie civique de tout
chrétien, sur lesquels on ne peut
céder en agissant d’une façon ou
d’une autre dans la vie publique ; et
que l’on affirmât, en même temps, le
devoir d’agir, de ne pas s’abstenir,
d’offrir sa collaboration pour servir
le bien commun loyalement, et en
gardant sa liberté personnelle
(ibidem, n° 45).

En réponse à ceux qui prétendent
enfermer la religion dans la sphère
privée, au fond des consciences, on
lit dans Sillon, n° 301 : Il n’est pas
vrai qu’il y ait opposition entre le fait
d’être bon catholique et celui de
servir fidèlement la société civile.
Tout comme il n’y a pas de raison
pour que l’Église et l’État entrent en



conflit, dans l’exercice légitime de
leur autorité respective, en vue de la
mission que Dieu leur a confiée.

Ils mentent (c’est bien cela, ils
mentent !) ceux qui affirment le
contraire. Ce sont les mêmes qui, au
nom d’une fausse liberté, voudraient
« gentiment » que les catholiques
retournent aux catacombes.

172 Ibidem, n° 36. Le rôle politique
d’un membre de l’Opus Dei, Rafael
Calvo Serer, dans l’action des
monarchistes partisans de don Juan
de Bourbon, le conduisit à écrire, en
1953, dans la revue française Écrits
de Paris, un article où il critiquait
sévèrement l’action du
gouvernement espagnol de 1951, à
partir des principes mêmes du
régime franquiste. Il fut aussitôt
destitué de ses charges au sein du
Conseil Supérieur de la Recherche
Scientifique. Le fondateur défendit
toujours la liberté politique de ce fils,



comme celle de tous les autres
membres de l’Œuvre ; mais quand il
apprit qu’on l’avait insulté, en disant
de lui que c’était « quelqu’un qui
n’avait pas de famille », il voulut tout
de suite prendre sa défense. Il se
rendit à Madrid et demanda
immédiatement à être reçu par
Franco, pour lui faire savoir
clairement qu’il n’était pas disposé à
tolérer qu’on dise d’un de ses fils
qu’il n’avait pas de famille, parce
qu’il en avait une : une famille
surnaturelle, l’Œuvre ; et un père, lui-
même (voir Álvaro del Portillo, Sum
650, et Álvaro del Portillo, Entretiens
sur le fondateur de l’Opus Dei, Paris,
1973, op. cit., p. 37-38 ; et Javier
Echevarría, Sum 2245).

9. Lettre du 9 janvier 1932, n° 50.

10. Lettre du 9 janvier 1959, n° 51.

11. Ibidem, n° 36. Le rôle politique
d’un membre de l’Opus Dei, Rafael
Calvo Serer, dans l’action des



monarchistes partisans de don Juan
de Bourbon, le conduisit à écrire, en
1953, dans la revue française Écrits
de Paris, un article où il critiquait
sévèrement l’action du
gouvernement espagnol de 1951, à
partir des principes mêmes du
régime franquiste. Il fut aussitôt
destitué de ses charges au sein du
Conseil Supérieur de la Recherche
Scientifique. Le fondateur défendit
toujours la liberté politique de ce fils,
comme celle de tous les autres
membres de l’Œuvre ; mais quand il
apprit qu’on l’avait insulté, en disant
de lui que c’était « quelqu’un qui
n’avait pas de famille », il voulut tout
de suite prendre sa défense. Il se
rendit à Madrid et demanda
immédiatement à être reçu par
Franco, pour lui faire savoir
clairement qu’il n’était pas disposé à
tolérer qu’on dise d’un de ses fils
qu’il n’avait pas de famille, parce
qu’il en avait une : une famille
surnaturelle, l’Œuvre ; et un père, lui-



même (voir Álvaro del Portillo, Sum
650, et Álvaro del Portillo, Entretiens
sur le fondateur de l’Opus Dei, Paris,
1973, op. cit., p. 37-38 ; et Javier
Echevarría, Sum 2245).

12. Les changements importants de
gouvernement, antérieurs à cette
date, eurent lieu en septembre 1942,
juillet 1945 et juillet 1951.

13. Le gouvernement de 1957 était le
suivant : Sous-secrétaire de la
Présidence : Luis Carrero Blanco,
militaire, pleinement identifié au
régime de Franco ; Affaires
Étrangères : Fernando María de
Castiella y Maíz, démocrate chrétien
franquiste ; Intérieur : Camilo Alonso
Vega, militaire, franquiste et
monarchiste ; Justice : Antonio
Iturmendi Bañales, traditionaliste
carliste ; Armées : Antonio Barroso y
Sánchez-Guerra, militaire et
monarchiste ; Air : José Rodríguez y
Díaz de Lecea, militaire ; Marine :



Felipe José Abárzuza Oliva, militaire ;
Finances : Mariano Navarro Rubio,
avocat au Conseil d’État ; Industrie :
Joaquín Planell Riera, militaire et
ingénieur ; Commerce : Alberto
Ullastres Calvo, professeur
d’Économie ; Travaux publics : Jorge
Vigón Suerodíaz, militaire et
monarchiste dynastique ;
Agriculture : Cirilo Cánovas García,
ingénieur agronome ; Travail :
Fermín Sanz-Orrio y Sanz,
phalangiste ; Logement : José Luis
Arrese y Magra, phalangiste ;
Éducation : Jesús Rubio García-Mina,
phalangiste ; Information et
Tourisme : Gabriel Arias-Salgado y de
Cubas, franquiste ; Secrétaire général
du Mouvement : José Solís Ruiz,
phalangiste ; sans portefeuille : Pedro
Gual Villalbí, économiste.

14. Voir la Déclaration correspondant
au programme du nouveau
gouvernement, du 27 février 1957, in



A.B.C., Ya, Arriba, etc., du 28 février
1957.

15. Alberto Ullastres s’exprima à ce
sujet quelques années plus tard : «
Nous étions des serviteurs de l’État
et, d’une certaine façon, ils avaient
raison de nous qualifier ainsi. On
avait fait appel à nous, parce que les
politiques n’entendaient rien à
l’économie, qui était alors
pratiquement une science neuve en
Espagne, et c’est pourquoi on nous fit
venir, nous, les techniciens en la
matière ; en particulier moi-même
qui me considérait, et me considère
comme un technicien. Cela ne plut
pas beaucoup à certains hommes
politiques » (cité par Laureano López
Rodó, Memorias, tome I, Madrid,
1990, p. 91, et par Bartolomé
Bennassar, in Franco, Paris, p. 204,
qui ajoute un autre propos
d’Ullastres : « J’ai provoqué une sorte
de scandale parce que dans les
cérémonies publiques je n’ai jamais



mis la chemise bleue [des
Phalangistes] ni l’uniforme de
ministre qui était alors usuel »).

16. Quelques ministres étaient
membres d’associations de fidèles, et
bien sûr ils ne représentaient pas ces
associations au gouvernement.

17. Il convient de rappeler que la
hiérarchie de l’Église en Espagne ne
s’est jamais prononcée contre la
participation des catholiques dans les
institutions politiques du régime de
Franco.

18. Julián Herranz Casado, Sum.
3905.

19. Le Commissariat au Plan de
développement fut créé le 26 janvier
1962, sur la suggestion, entre autres,
de la Banque Mondiale et de
l’O.C.D.E. Laureano López Rodó fut
nommé Commissaire au Plan de
développement. Le Commissariat
dépendait institutionnellement de la



Présidence du gouvernement, malgré
l’opposition de Navarro Rubio, qui
désirait la voir dépendre du
ministère des Finances. N’obtenant
pas ce qu’il voulait, Navarro Rubio
présenta sa démission, qui ne fut pas
acceptée sur le moment, par Franco.
Voir le témoignage de Mariano
Navarro Rubio in Franco visto por
sus ministros, Enrique Baón éditeur,
Barcelone, 1981, p. 90. Il est
intéressant de noter cette divergence
entre deux membres de l’Opus Dei,
car elle confirme dans les faits ce qui
vient d’être dit sur leur totale
autonomie par rapport à l’institution,
et leur absence de solidarité à ce
simple titre.

20. Pour se faire une idée de
l’évolution de la société espagnole et
des problèmes qu’elle posait, il
convient de rappeler quelques
événements significatifs qui se
produisirent au cours de l’année
1962 : graves problèmes avec les



syndicats et le monde du travail,
particulièrement aigus en Biscaye,
dans les Asturies et à Barcelone ; état
de crise dans le syndicat
universitaire unique ; première
rencontre entre l’opposition
intérieure et extérieure au régime, à
l’occasion du Congrès du Mouvement
Européen à Munich, au mois de juin ;
demande d’entrée dans le Marché
Commun du gouvernement
espagnol ; désaccord de plus en plus
marqué de la part des organisations
ouvrières catholiques… En outre, en
mai, mariage contracté par le Prince
Juan Carlos de Bourbon, ce qui
consolida le choix fait par le chef de
l’État en faveur du Prince et, dans le
monde catholique, ouverture du
Concile Vatican II, qui devait avoir
beaucoup de répercussions sur
l’Église d’Espagne.

21. Certains historiens considèrent
que l’une des innovations les plus
significatives du gouvernement de



1962 fut l’entrée de Manuel Fraga
Iribarne comme ministre de
l’Information et du Tourisme. Fraga
s’était proposé comme objectif de
promulguer une Loi sur la Presse
garantissant une plus grande liberté
d’information. Parmi les nouveaux
ministres se trouvait Gregorio López
Bravo, ingénieur du génie maritime,
qui depuis 1960, exerçait la charge de
Directeur général de l’Institut
Espagnol de Monnaie Étrangère.
López Bravo était membre
surnuméraire de l’Opus Dei.

22. Communiqué du Secrétariat
général de l’Opus Dei, Rome, 17 juin
1962. Pour mieux comprendre les
raisons de ces jugements erronés sur
l’Œuvre, il faut considérer que, du
fait de l’absence de liberté
d’association politique et de vecteurs
d’expression du pluralisme dans
l’Espagne d’alors, toute manifestation
religieuse, culturelle ou sociale,
même si elle était intrinsèquement



étrangère au combat politique,
pouvait prendre cette connotation.
D’autre part, ceux qui portaient ces
jugements ne tenaient pas compte du
fait que l’Opus Dei a par nature une
vocation universelle (et cela
commençait alors à se constater).
C’est pourquoi, sans doute, leur
raisonnement consistait à appliquer
des catégories universelles à des
circonstances contingentes et
conjoncturelles d’un pays donné, en
l’occurrence l’Espagne.

23. Lettre du 7 octobre 1950, n° 36.
Vicente Mortes Alfonso était membre
surnuméraire de l’Opus Dei. Dès
avril 1957, il exerça de hautes
fonctions politiques et, d’octobre
1969 à juin 1973, il fut ministre du
Logement. Voici son témoignage au
procès de béatification de Josémaria
Escrivá : « À plusieurs reprises, je lui
ai fait part de ma peine devant
l’incompréhension et même les
calomnies lancées par certaines



personnes ou certains groupes en
Espagne contre l’Opus Dei, à propos
de la politique. Il me répondit
toujours qu’il fallait pratiquer la
charité, étouffer le mal sous
l’abondance du bien, payer d’un
bienfait les propos malfaisants et
comprendre qu’on ne nous
comprenne pas. Cependant, il
m’indiquait que j’avais le devoir,
pour la réputation de l’Église et de
l’Œuvre, de manifester la vérité avec
toute la force nécessaire, en signalant
les erreurs, tout en prenant soin de
n’offenser personne. Et cela toujours
sur un ton aimable et sans
agressivité. Il me recommandait
toujours d’écouter les autres, de les
laisser exprimer leurs opinions en
toute liberté et, quand il s’agissait
d’exposer les miennes, de partir de
l’idée qu’il n’y a pas d’autres dogmes
que ceux définis par l’Église et que,
par conséquent, presque tout peut
être discuté en politique » (Sum.
7234).



24. Voir Javier Echevarría, Sum 2247.

Sur le refus du fondateur de prendre
position sur le régime, voir supra.

187 César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum
6845. Voir, aussi, Entrevues avec
Jacques Guillemé-Brûlon, du 16 mai
1966, et avec Tad Szulc, du 7 octobre
1966, in Entretiens avec Monseigneur
Escriva, nos 38, 48.

25. César Ortiz-Echagüe Rubio, Sum
6845. Voir, aussi, Entrevues avec
Jacques Guillemé-Brûlon, du 16 mai
1966, et avec Tad Szulc, du 7 octobre
1966, in Entretiens avec Monseigneur
Escriva, nos 38, 48.

26. Lettre à ses enfants de Hollande,
in EF-640320-2. Avec une sérénité
toute surnaturelle, il leur écrivait
deux mois plus tard: Chers enfants :
que Jésus vous garde tous toujours in
lætitia ! J’espère — je sais — que nous
aurons beaucoup de très bonnes
choses dans ce merveilleux pays des



tulipes. Mangez, dormez, distrayez-
vous de tout, parce qu’il n’y a pas de
raison d’agir autrement (Lettre, in
EF-640519-1).

27. Lettre, in EF-640327-1.

28. Lettre à ses enfants d’Espagne, in
EF-651002-1

29. Lettre à Florencio Sánchez Bella,
in EF-651009-2. À propos de l’origine
des erreurs sur l’Opus Dei, le
fondateur disait en 1971 : C’est en
Espagne et rien qu’en Espagne qu’il
faut en chercher l’origine, en raison de
la jalousie religieuse de certains, de la
passion politique de quelques-uns —
de très peu — et de la superficialité de
ceux qui répètent ce qu’ils entendent,
parce que cela les amuse (A.B.C.,
Madrid, 24 mars 1971 : entrevue avec
le correspondant Julián Cortés
Cavanillas).

30. Sur les fausses nouvelles
diffusées par le journal Le Monde,



voir Lettres à mgr Angelo Dell’Acqua,
in EF-641112-1, EF-650919-1,
EF-650921-1 ; et par le journal La
Croix : articles du 26 avril 1966 et des
jours suivants : voir Lettre, in
EF-660511-1, ainsi que la campagne
organisée par Le Nouvel Observateur
et Le Canard Enchaîné (voir Lettre, in
EF-660611-1).

31. Lettre à Richard Stork, conseiller
de l’Opus Dei au Royaume-Uni, in
EF-661121-3.

32. Jacques Guillemé-Brûlon,
correspondant du Figaro, qui fut un
des premiers spécialistes de
l’Espagne de cette époque, publia
l’entrevue dans l’édition du 16 mai
1966. Celle-ci et d’autres portant sur
des sujets 34-47). d’actualité, en 1967
et 1968 (courants et mouvements
post-conciliaires, organisations
religieuses, apostolats de l’Opus Dei,
etc.), furent réunies dans un livre
édité sous le titre, déjà cité,



d’Entretiens avec Monseigneur
Escriva. L’article du Figaro y apparaît
sous le titre : « L’apostolat de l’Opus
Dei dans les cinq continents » (voir
nos 34 et suivants).

33. Entretiens avec Monseigneur
Escriva, n° 38.

34. Voir Lettre à don Juan de Borbón
y Battenberg, in EF-661121-1.

35. A.B.C. (Madrid), 24 mars 1966.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-liberte-la-
politique-et-lopus-dei/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-liberte-la-politique-et-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/la-liberte-la-politique-et-lopus-dei/
https://opusdei.org/fr/article/la-liberte-la-politique-et-lopus-dei/

	La liberté, la politique et l’Opus Dei

