
opusdei.org

La gratitude nous
pousse à lutter

Quels sont les vrais motifs qui
stimulent un chrétien ? Que
cherchons-nous en affirmant
que nous voulons être
meilleurs ? La lutte doit être
centrée sur Dieu et non pas sur
nous, nous suggère le texte que
voici :

12/01/2020

« C’est comme un homme qui partait
en voyage : il appela ses serviteurs et
leur confia ses biens. À l’un il remit
une somme de cinq talents, à un



autre deux talents, au troisième un
seul talent, à chacun selon ses
capacités. Puis il partit » (Mt 25,
14-15). La parabole des talents nous
est bien familière et, comme tous les
textes de l’Écriture, elle nous invite à
mieux comprendre notre vie de
relation avec Dieu.

Au fond, cette histoire parle d’un
homme qui confie généreusement
une bonne partie de ses richesses à
trois de ses serviteurs. Ce faisant, il
ne les traite pas en simples
serviteurs, mais il les implique dans
ses affaires. Vu sous cet angle, on
dirait que « confier » est le verbe
approprié : il ne leur donne pas
d’instruction détaillée, pour préciser
ce qu’ils devraient exactement faire.
Il s’en remet à eux. Deux d’entre eux
l’ont vite compris, à en juger par leur
réaction, la rapidité avec laquelle ils
s’efforcent de multiplier la richesse
de leur maître. Ils ont vu une marque
de confiance dans le geste de leur



maître. Ils y ont même vu un geste
d’amour, pourrions-nous dire. Voilà
pourquoi, pleins d’amour, ils ont
cherché à lui faire plaisir, même sans
avoir reçu d’instruction précise. «
Celui qui avait reçu les cinq talents
s’en alla pour les faire valoir et en
gagna cinq autres » (Mt 25, 16).
Pareillement, celui qui en avait reçu
deux en gagna deux autres.

L’autre serviteur, en revanche, a une
toute autre perception. Pensant être
mis à l’épreuve, il ne doit pas
échouer. Pour lui, il est de la plus
haute importance de ne pas prendre
de mauvaise décision. « Celui qui
n’en avait reçu qu’un alla creuser la
terre et cacha l’argent de son maître
» (Mt 25, 18). Il a peur de déplaire à
son maître, tout comme des
conséquences qui pourraient résulter
de son courroux. C’est pourquoi il lui
dit : « Seigneur, je savais que tu es un
homme dur : tu moissonnes là où tu
n’as pas semé, tu ramasses là où tu



n’as pas répandu le grain. J’ai eu
peur, et je suis allé cacher ton talent
dans la terre. Le voici. » (Mt 25,
24-25). Voyant en son maître
quelqu’un de dur et d’injuste, il ne
comprend pas que, par son geste, il
lui fait confiance. Il y voit une lourde
épreuve, pas une belle occasion. Ne
voulant pas faillir en cette épreuve, il
choisit la manière la plus sûre d’agir
pour faire valoir ce qui appartient à
un autre. Le résultat en est une
attitude froide et détachée : « Tu as
ce qui t’appartient » (Mt 25, 25).

Ces deux réactions, si différentes,
peuvent nous aider à considérer
comment nous répondons à ce que
Dieu notre Père nous a confié : notre
vie, notre vocation chrétienne. Les
deux ont une énorme valeur à ses
yeux. Il les a mises entre nos mains.
Quelle est notre réponse ?

Lutter par gratitude et non pas par
peur



Pour les deux premiers serviteurs de
la parabole, la confiance de leur
maître était un véritable cadeau. Ils
savaient ne pas le mériter, ne pas
être en droit d’attendre de lui une
semblable commission. Ils ont
compris sous un jour nouveau que
leur relation avec le maître n’était
pas fondée sur le succès ou l’échec de
ce qu’ils devaient faire, mais sur la
manière dont il les voyait. Par-delà
ce qu’ils étaient de facto à l’heure
présente, le maître avait l’intuition
de ce qu’ils pourraient devenir. Dans
ces conditions, il est facile d’imaginer
le sentiment de profonde gratitude
qui se faisait jour dans leur cœur.
Être l’objet d’un regard plein d’espoir
est toujours un authentique don, et la
réponse la plus naturelle à un tel
cadeau est de donner quelque chose
en retour.

Si nous l’oubliions, nous
comprendrions mal l’importance de
la lutte dans notre vie chrétienne.



Car si notre effort pour réussir ne
vise que le droit d’être aimés, notre
lutte nous apportera difficilement
une vraie paix. S’efforcer d’être
aimé, même inconsciemment,
signifie toujours que les échecs et les
revers produiront un profond
découragement ou, pire encore,
laisseront l’âme être envahie par
l’amertume. En revanche, fonder
notre lutte sur la gratitude nous aide
à éviter ce danger.

La parabole suggère aussi que les
deux premiers serviteurs ont reçu le
don avec un sens de mission, d’une
mission unique et personnelle. Le
maître, nous dit-on, a remis ses
talents « à chacun selon ses capacités
» (Mt 25, 15). Il est peu probable que
les serviteurs possédaient une
expérience sur l’investissement et la
gestion de grandes sommes d’argent.
Cependant, en leur faisant confiance
et en les regardant selon ce qu’ils
pourraient devenir, leur maître les



appelait à se surpasser, à s’efforcer
de devenir ce qu’ils n’étaient pas
encore. En d’autres mots, par ce don
il leur confiait une mission tout à fait
spéciale. L’ayant ainsi compris, ils
ont été bien inspirés et se sont sentis
encouragés à être à la hauteur de
l’appel. Ils ont fait leurs les affaires
de leur maître et se sont efforcés
d’entreprendre ce pour quoi ils
n’avaient pas encore d’expérience.
Ils se sont lancés à apprendre, à
grandir et à se méfier d’eux-mêmes,
par gratitude, en écartant toute peur.

Comme dans la parabole, Dieu le
Père nous appelle chacun de nous,
selon ce qu’il voit que nous pouvons
devenir. Voilà le plus important et ce
que nous voudrions découvrir dans
notre prière : la manière dont Dieu
nous voit, non ce que nous faisons
par nous-mêmes. Nous voulons être
sûrs que notre lutte sera centrée sur
lui et non sur nous. Précisément
parce que je suis sûr de l’attitude de



Dieu envers moi, je peux ne plus
penser à moi et me lancer à faire
valoir les richesses qu’il m’a confiées
pour sa gloire et le plus grand profit
de tout le monde. Cette lutte nous
amènera à grandir dans les vertus de
foi, d’espérance et de charité et dans
les vertus humaines qui permettent
de travailler dans l’excellence et
d’être de vrais amis de nos amis.

Une lutte inspirée de l’exemple de
Jésus

Chacun de nous aspire à la paix et à
la consolation, au repos après nos
efforts. Jésus le comprend
parfaitement. C’est pourquoi il nous
invite : « Venez à moi, vous tous qui
peinez sous le poids du fardeau, et
moi, je vous procurerai le repos.
Prenez sur vous mon joug, devenez
mes disciples, car je suis doux et
humble de cœur, et vous trouverez le
repos pour votre âme. Oui, mon joug
est facile à porter, et mon fardeau,



léger » (Mt 11, 28-30). C’est un repos
auquel nous aurons droit à la fin des
temps, lorsque nous ressusciterons et
que la création tout entière se
remplira de Dieu comme les eaux qui
recouvrent le fond de la mer (cf. Is
11, 9). À l’heure présente, en
revanche, la paix et le repos que
Jésus nous offre sont intimement liés
au besoin de prendre son joug et de
lutter pour aller à sa suite.

« Si quelqu’un veut marcher à ma
suite, qu’il renonce à lui-même, qu’il
prenne sa croix et qu’il me suive
» (Mc 8, 34). Les propos de Jésus ne
constituent pas une requête sévère,
imposée arbitrairement. Bien au
contraire, ils sont une source
d’immense consolation. Le Christ
marche devant nous et fait
l’expérience dans sa chair des défis,
des craintes et des peines qui se
présentent dans un monde marqué
par le péché, lorsque nous répondons
librement à l’appel du Père. Jésus ne



nous demande pas de loin de lutter,
car il est passé par là avant nous, il
nous précède toujours. « En effet,
nous n’avons pas un grand prêtre
incapable de compatir à nos
faiblesses, mais un grand prêtre
éprouvé en toutes choses, à notre
ressemblance, excepté le péché.
Avançons-nous donc avec assurance
vers le Trône de la grâce, pour
obtenir miséricorde et recevoir, en
temps voulu, la grâce de son secours
» (He 4, 15-16). Le Seigneur nous
propose quelque chose qu’il a lui-
même vécu.

Évoquant la manière dont Simon de
Cyrène a porté la croix de Jésus, saint
Josémaria nous encourage, chacun
de nous, à découvrir notre vie en tant
que Cyrénéens : « Être
volontairement le Cyrénéen du
Christ, accompagner d’aussi près son
Humanité souffrante, réduite à une
loque, n’est pas un malheur pour une
âme aimante, mais lui apporte la



certitude de la proximité de Dieu qui,
par ce choix, la bénit. » [1] La
découverte consiste en ce que ma
lutte, qui pourrait nous sembler
injuste, comme à Simon, je la mène
de l’avant avec Jésus. Il s’agit d’une
union avec lui ici et maintenant,
dans l’effort, et non seulement
lorsque je connais le succès.
L’accepter volontairement, comme
une conséquence inhérente au don
de ma vocation chrétienne, suppose
d’ouvrir la porte à la découverte du
fait que Jésus en personne en train
de faire cet effort en moi et avec moi.
Par conséquent, « nous ne portons
plus n’importe quelle croix, nous
découvrons la Croix du Christ avec,
en plus, la consolation de constater
que le Rédempteur se charge d’en
supporter le poids » [2]

En même temps, le Seigneur nous
invite à voir les fruits d’une vie qui
embrasse la Croix : la victoire sur le
péché et sur la mort, et sa



glorification par le Père. En raison de
la résurrection, nous avons en Jésus
la preuve absolument inébranlable
de la valeur de l’effort pour être
fidèle à ce que notre Père Dieu nous
a confié. Comme saint Paul nous le
dit : « Car notre détresse du moment
présent est légère par rapport au
poids vraiment incomparable de
gloire éternelle qu’elle produit pour
nous » (2 Co 4, 17). Près de Jésus,
nous pouvons regarder la Croix et y
voir, non pas une souffrance inutile
et dépourvue de sens, mais une
victoire, la rédemption. Ainsi, nous
serons capables de placer dans leur
bon contexte les défis et les
difficultés qui se présentent
forcément lorsque nous essayons de
suivre fidèlement le Christ, en
l’imitant dans son effort pour
multiplier et rendre fructueux ce que
le Père lui avait confié

La grâce transfigure la lutte, sans
pour autant l’éliminer



Le serviteur qui a enfoui son talent
s’est peut-être senti accablé, attristé
par l’effort qu’il voyait ses
compagnons faire. En se comparant
à eux et en se sentant inapte pour
une telle tâche, il a choisi le chemin
le plus facile et sûr. Il creuse alors un
trou et y enfouit le cadeau confié et,
avec lui, toutes les possibilités qu’il
offrait. Ce schéma se répète chaque
fois que nous évitons l’effort et
l’incommodité propres à tout objectif
qui en vaut la peine dans cette vie.
Nous ne devons pas oublier que la
lutte et l’effort dans la recherche
pleine d’amour du bien ne sont ni
injustes ni arbitraires. Ils font partie
de la nature de la vie, celle-là même
que le Seigneur a sanctifiée. Tout au
long de notre chemin sur la terre,
l’union avec Jésus se fera
précisément à travers une lutte libre,
fondée sur l’amour, afin de faire
grandir les vertus surnaturelles et
humaines. Car si la grâce ne se



substitue pas à la dynamique propre
de la vie humaine, elle l’unit à Dieu.

Si nous en tenons compte, nos efforts
et notre lutte ne seront pas
l’expression d’une autosuffisance ni
d’un néopélagianisme. N’oublions
pas non plus que, comme saint Paul
l’a écrit aux Philippiens : « Car c’est
Dieu qui agit pour produire en vous
la volonté et l’action, selon son projet
bienveillant. » (Ph 2, 13). La lutte,
donc, ne s’oppose pas à l’action de la
grâce en nous. Dans le fond, la
croissance dans les vertus
théologales n’est autre chose que
l’amour, divin et humain, et la
sainteté est précisément « la
plénitude de la charité » [3].

Saint Josémaria exprime cette vérité
théologique dans le contexte de la
prière : « Ensuite, tandis que tu
parlais à Notre Seigneur dans ta
prière, tu as compris avec tellement
plus de clarté que lutte est synonyme



d’Amour, et tu lui as demandé un
Amour plus grand, sans craindre le
combat qui t’attend, parce que tu te
battras pour lui, avec lui et en lui » 
[4]. Plus intensément nous verrons
notre lutte comme amour, plus nous
serons animés du désir que cet
amour, cette lutte, grandisse. Nous
surmonterons la tentation d’enfouir,
par peur des incommodités, ce que
nous avons reçu ; plutôt nous
l’investirons dans l’effort que la
tâche implique nécessairement.

Libres pour grandir, libres pour
apprendre

Dans sa lettre pastorale du 9 janvier
2018, le Père nous aide à considérer
avec plus de profondeur l’intime
relation qui existe dans notre vie
entre liberté et lutte : « Plus nous
sommes libres, plus nous pouvons
aimer. Et l’amour est exigeant :
“l’amour supporte tout, croit tout,
espère tout” (1 Cor 13, 7) » [5]. En



même temps, plus nous aimons, plus
nous nous sentons libres, y compris
dans les moments difficiles ou
désagréables. « Plus notre charité est
intense, plus nous sommes libres.
Nous agissons également avec liberté
d’esprit lorsque, sans envie de
réaliser quelque chose, ou si cela
nous coûte particulièrement, nous le
faisons par amour » [6].

Il ne s’agit pas d’une technique pour
faire ce dont nous n’avons pas envie
ou pour effacer une réalité sombre
par les mots « amour » et « liberté ».
Il s’agit plutôt d’une vérité profonde
de notre âme que chacun de nous est
invité à découvrir. Plus nous nous
identifierons au don que Dieu nous a
fait, nos talents et notre mission, plus
nous serons disposés à lutter,
lorsqu’il le faudra, pour prendre soin
de ce don et le cultiver. Ce ne sont
pas la peur et le poids de l’obligation
qui nous pousseront mais la
reconnaissance envers Dieu et le



désir de payer son Amour de retour.
« La foi en l’amour de Dieu conduit
chacune et chacun d’entre nous (cf. 1
Jn 4, 16) à répondre par l’amour à
son Amour. Nous pouvons aimer
parce que c’est lui qui nous a aimés
le premier (1 Jn 4, 10). Savoir que
l’Amour infini de Dieu se trouve non
seulement à l’origine de notre
existence mais à chaque instant de
notre vie, parce qu’il est plus intime
à nous que nous ne le sommes nous-
mêmes nous donne une pleine
assurance » [7].

Ces derniers temps, de nombreux
travaux ont été réalisés pour
comprendre de nouveau
l’importance de la lutte dans le
développement humain intégral,
spécialement dans le domaine du
travail professionnel et de
l’éducation. « Pensez un peu à vos
collègues qui se distinguent par leur
prestige professionnel, par leur
honnêteté, par leur service dévoué.



Ne consacrent-ils pas à ce travail de
nombreuses heures de la journée, et
même de la nuit ? N’avons-nous rien
à apprendre d’eux ? » [8] Il est sûr
que nous pouvons apprendre d’eux à
mieux lutter et, ainsi, à être libre
pour aimer davantage. En outre,
ceux qui luttent le mieux mènent une
lutte ouverte. C’est-à-dire qu’ils ne
voient pas leurs capacités, leurs
talents, comme quelque chose de figé
ou de déterminé. Comme les deux
premiers serviteurs de la parabole,
ils comprennent que ce qui leur est
confié est destiné à se développer
grâce à l’effort et à la lutte. Si nous
suivons leur exemple, nous
remarquerons que la lutte en vaut la
peine par elle-même : les revers et les
difficultés n’apparaîtront plus
comme des échecs mais comme des
occasions d’apprendre et de
s’améliorer : l’effort ne sera plus la
conséquence d’une carence mais le
signe d’un progrès. Et bien loin de
nous sentir blessés en voyant nos



défauts, nous aurons le désir de
mieux connaître notre faiblesse et de
recevoir les conseils des autres.

Les deux premiers serviteurs de la
parabole ont probablement pensé
que ce qui leur avait été confié
pouvait se développer. Ils ont été
attirés et inspirés par la confiance de
leur maître. Nous aussi, nous
pouvons nous sentir inspirés,
pareillement libres, en découvrant
une nouvelle fois comment l’amour
de notre Père Dieu est présent dans
la mission unique qu’il nous a
confiée à chacun de nous. Une
mission qui, pour être menée à bien,
comporte le sacrifice et la lutte.

Le Seigneur nous a confié une
mission merveilleuse. Il a voulu
compter sur nous pour rendre
présent son Amour infini au milieu
du monde dans lequel nous vivons.
C’est pourquoi, « sachons qu’en
chaque personne Dieu nous attend



(cf. Mt 25, 40). Il veut se rendre
présent dans la vie des autres en se
servant de nous ; donnons à pleines
mains ce que nous avons reçu. Dans
notre vie, mes enfants, nous avons
reçu et nous recevons beaucoup
d’amour. Le donner à Dieu et aux
autres est l’acte le plus propre de la
liberté. L’amour réalise la liberté, il
la rachète : il lui permet de retrouver
son origine et sa fin dans l’Amour de
Dieu » [9]. Les deux serviteurs qui
ont fait valoir le don de leur maître
ont découvert finalement une
récompense plus grande que celle
qu’ils auraient pu imaginer : « Très
bien, serviteur bon et fidèle, tu as été
fidèle pour peu de choses, je t’en
confierai beaucoup ; entre dans la
joie de ton seigneur » (Mt 25, 23).
Voilà la joie que nous recherchons et
aussi la joie qui accompagne notre
lutte, pleine d’espérance, ce qui a
poussé saint Paul à s’exclamer : «
J’estime, en effet, qu’il n’y a pas de
commune mesure entre les



souffrances du temps présent et la
gloire qui va être révélée pour nous
» (Rm 8, 18)

Justin Gillespie

[1]. Amis de Dieu, n° 132.

[2]. Ibid.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 739.

[4]. Ibid. n° 158.

[5]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 5.

[6]. Ibid.

[7]. Ibid., n° 4.

[8]. Amis de Dieu, n° 60.

[9]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 4.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-gratitude-nous-
pousse-a-lutter/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-gratitude-nous-pousse-a-lutter/
https://opusdei.org/fr/article/la-gratitude-nous-pousse-a-lutter/
https://opusdei.org/fr/article/la-gratitude-nous-pousse-a-lutter/

	La gratitude nous pousse à lutter

