
opusdei.org

La filiation divine:
vocation et liberté

12/12/2012

Si nous sommes fils dans le Fils par
la grâce de la rédemption, la
passion, qui restaure notre dignité
première, fait signe en même
temps vers la condition originelle
de la créature, que nous pouvons
penser à partir des idées de
vocation et de liberté, qui
permettront d’opérer un passage à
la réflexion philosophique. Paul
Olivier, Professeur de Philosophie
à la Faculté des Lettres et Sciences
humaines de Nice, France, se



penche sur le fondement de la
spiritualité de saint Josémaria, à
Rome, en, 2002, lors du congrès « la
grandeur de la vie ordinaire ».

L’expérience, faite à Madrid un
après-midi de l’été 1931 et rapportée
par le fondateur de l’Opus Dei dans
ses notes intimes, est une
authentique expérience mystique: la
parole du Psaume II («Tu es mon Fils,
Moi, aujourd’hui, je t’ai engendré»),
entendue à l’improviste dans le
tramway qui le ramène chez lui, et
qui le saisit tout entier, en pleine rue,
au milieu du monde, est
probablement une de ces paroles
substantielles dont Saint Jean de la
Croix nous explique qu’elles opèrent
une transformation effective de
l’âme, parce que Dieu opère en elles².
L’union surnaturelle de l’âme avec
Dieu, qu’elles réalisent, s’exprime
dans la prière et la louange³ ;. Tout
au long de sa vie, saint Josémaría,
ayant acquis la certitude de la



filiation divine, en fit la matière
inépuisable de sa prière et de sa
prédication4.

L’expérience de la filiation divine est 
expérience de la gratuité: la
générosité inépuisable et la bonté
infinie du Père suscitent la surprise
émerveillée et l’allégresse
“orgueilleuse”5 du fils qui sait son
indignité. «Dieu nous aime avant
même que nous sachions nous
adresser à Lui, et c’est Lui qui infuse
en nous l’amour que nous Lui
rendons (Quand le Christ passe, 33).
Car, si la bonté paternelle de Dieu
vient à notre rencontre, si Dieu
n’attend pas que nous allions à Lui
mais s’avance vers nous avec des
marques évidentes d’affection
paternelle (Ibidem)», ce n’est pas
seulement que l’homme, dans l’ordre
même de la nature, doit être éveillé à
sa condition de fils, ce n’est pas
seulement parce que la filiation
divine est, pour l’homme, un don



gracieux, c’est qu’il a perdu et oublié
cette condition. Nous devons
découvrir à nouveau qui nous
sommes, être réveillés à notre
condition de fils, être restaurés dans
notre condition première. Surprise et
allégresse sont les deux moments de
la reconnaissance6: la joie éclate en
paroles de louange, c’est-à-dire de 
reconnaissance, lorsque nous avons
découvert, c’est-à-dire reconnu, l’être
que nous sommes en apercevant le
visage du Père dans le Fils qui vient
vers nous. Rencontrer le Christ, c’est
rencontrer la Croix7. Les notes
intimes de l’été 1931 le disent
clairement: il faut rencontrer la Croix
du Christ pour s’identifier au Christ,
pour être le Christ et, partant, pour 
être fils de Dieu et, ajouterions-nous,
pour se savoir fils de Dieu.
L’identification au Christ (l’homme
doit devenir alter Christus, ipse
Christus) est la réalisation de la
promesse divine d’être fils dans le
Fils, l’achèvement gratuit de



l’existence humaine, dont l’espérance
demeure mystérieusement cachée au
cœur du désir de tout homme et qui
prend la figure de la Croix après que
l’homme s’est détourné de Dieu.

Nous demanderons dans cette étude,
si cette doctrine dont les racines dans
le Nouveau Testament sont très
profondes et dont la signification et
la portée théologiques sont
évidentes, ne pourrait pas avoir des
conséquences ou des implications
anthropologiques et philosophiques,
ou, plus exactement, si une lecture
philosophique de cette spiritualité
mystique n’aurait pas beaucoup à
nous apprendre sur l’homme et sa
destinée. Nous commencerons donc
par nous plonger au cœur de
l’expérience de la filiation divine
qu’est l’imitation du Christ, avant de
dégager, avec la notion d’image de
Dieu, le statut de l’homme dans la
création, afin de pouvoir donner,
avec la notion de vocation, une



interprétation de la condition
humaine dont la portée
philosophique résultera de notre
cheminement même.

1. Filiation divine et imitation du
Christ

La parabole de l’enfant prodigue
(Luc, 15, 11-31) résume ce que nous
venons d’esquisser. Le fils prodigue
retourne vers son Père à partir de
l’expérience profonde de sa misère et
de son indignité; il a cessé d’être fils
en quittant la maison paternelle: il
ne se sait plus fils, puisqu’il n’espère
rien d’autre qu’une place de
serviteur; il ne retrouvera sa
condition, aux pieds de son père qui
l’attend, qu’en recevant son pardon.
Cette parabole résume ainsi le cours
de toute vie humaine, puisque d’une
manière ou d’une autre, la vie
humaine est un perpétuel retour vers
la maison du Père: par la conversion
du cœur et la contrition des péchés,



nous recevons le pardon et nous
revêtons le Christ (Quand le Christ
passe, 64). L’expérience de la filiation
divine est bien une invitation à 
revêtir le Christ, à conformer ses
sentiments et ses actes au modèle
que le Verbe éternel, en prenant
chair est venu proposer à tous les
hommes8: notre vie spirituelle doit
être une imitation du Christ, plus
exactement nous devons êtres 
d’autres Christs, le Christ lui-même. Il
ne s’agit pas simplement d’imiter le
Christ, mais il s’agit d’être le Christ. 
Amis de Dieu le dit admirablement:
«Suivre le Christ: voilà le secret.
L’accompagner de si près que nous
vivions avec Lui, comme ses douze
premiers apôtres; de si près que nous
nous identifions à Lui. Nous ne
tarderons pas à affirmer, si nous ne
mettons pas d’obstacles à l’action de
la grâce, que nous nous sommes
revêtus de notre Seigneur Jésus-
Christ. Le Seigneur se reflète en
notre conduite comme dans un



miroir. Si le miroir est tel qu’il doit
être, il conservera le visage très
aimable de notre Sauveur sans le
défigurer, sans le caricaturer: et les
autres seront à même de l’admirer et
de le suivre» (299). La métaphore du
miroir n’est probablement pas
suffisante pour dire la pleine
conformité au Fils de Dieu, même si
elle souligne très heureusement le
lien entre l’imitation du Christ et la
fécondité de l’apostolat.

La vie spirituelle, comme imitation
du Christ-homme dans la
participation au mystère du Christ-
Dieu, est joyeuse participation à la
Croix9. La vie humaine doit
reproduire le Chemin de Croix, où se
résume la vie du Seigneur, puisque la
vie cachée, si importante aux yeux de
notre auteur, le prépare et que la
résurrection10, qui en est inséparable,
l’accomplit. «Seigneur! Que je me
décide à arracher, par la pénitence,
ce pauvre masque que m’ont fait mes



misères... Et alors, seulement alors,
par le chemin de l’expiation, ma vie
reproduira fidèlement les traits de ta
vie. Chaque jour, nous Te
ressemblerons davantage. Nous
serons d’autres Christs, le Christ lui-
même, ipse Christus» (Sixième
Station). La joie chrétienne est une
plante aux racines en forme de croix,
car la croix et la joie ne font qu’un.
«N’est-il pas vrai que, dès que tu
cesses d’avoir peur de la Croix, de ce
que les gens appellent croix, et que ta
volonté s’applique à accepter la
volonté divine, tu es heureux, et que
disparaissent tous tes soucis, toutes
tes souffrances physiques ou
morales? Douce et aimable est en
vérité la Croix de Jésus. Avec elle
nulle peine n’a d’importance: seule
compte la joie de se savoir
corédempteur avec Lui» (Deuxième
Station). L’expérience de la Croix,
chez saint Josémaría qui opère une
profonde transformation de la
mystique sanjuaniste11, éclaire les



chemins de la terre et réalise la
sanctification du monde: «Toi et moi,
conduits par Marie, nous voulons
nous aussi consoler Jésus, acceptant
toujours et en tout la Volonté de son
Père, de notre Père. C’est seulement
ainsi que nous savourerons la
douceur de la Croix du Christ et que
nous l’embrasserons avec la force de
l’Amour, la portant en triomphe sur
tous les chemins de la
terre» (Quatrième Station). C’est que
l’expérience de la Croix n’est pas
seulement, dans la pénitence et la
mortification personnelle, invitation
à la liberté (Dixième Station)12, elle
est aussi participation à la
rédemption du monde (Onzième
station)13. Il ne faut pas penser la
Rédemption du monde, le rachat des
âmes, comme une forme de
dolorisme ou de pessimisme: la mort
est vie, la mortification est
résurrection; il faut se souvenir que,
pour le fondateur de l’Opus Dei, c’est
l’amour— mais il en est de même



chez Jean de la Croix— qui donne
sens à tout le reste: «Mourir par la
mortification et par la pénitence,
pour que vive en nous le Christ, par
l’Amour» (Quatorzième station)14.

L’identification au Christ a non
seulement une dimension ascétique
de luttes et de sacrifices, mais
également une dimension mystique
de participation à la vie divine,
dimension ascétique comme
participation à la passion du Christ,
dimension mystique comme effusion
de l’Esprit Saint en nous. L’imitation
du Christ, où se résume d’une
certaine manière notre filiation
divine, est essentiellement trinitaire,
puisque c’est l’Esprit qui agit en nous
lors de ce retour du fils prodigue vers
le Père par et dans l’union avec le
Fils unique. L’Esprit Saint opère en
nous cette identification au Fils
unique qui permet au Père éternel de
nous reconnaître comme ses propres
enfants: la grâce ne nous permet pas



seulement d’accomplir ce que nous
serions impuissants à réaliser par
nos propres forces, elle nous
transforme et nous divinise. «Le
Paraclet, en agissant en nous,
confirme ce que le Christ nous
annonçait: que nous sommes enfants
de Dieu (Quand le Christ passe, 118).
Etre enfants de Dieu, ajoute le texte,
c’est vivre l’action de la Trinité dans
nos âmes, c’est accéder à
l’inhabitation de Dieu au plus intime
de notre être pour en témoigner
fidèlement dans le monde. Le
Paraclet, qui est charité, nous
apprend à imbiber toute notre vie de
cette vertu; et consummati in unum,
devenus un avec le Christ, nous
pouvons être au milieu des hommes,
ce que Saint Augustin dit de
l’Eucharistie: “signe d’unité, lien de
l’Amour”» (Quand le Christ passe, 87).
Mortification et dépouillement sont
l’expression de la vocation
sacerdotale du chrétien, telle qu’elle
peut être vécue dans la sainte Messe



comme sacrifice et louange, et
prolongée dans la vie au milieu du
monde. S’offrir soi-même et offrir le
monde pour la gloire de Dieu, telles
sont les deux missions du chrétien:
«Par le baptême, nous avons été
institués prêtres de notre propre
existence pour offrir des sacrifices
spirituels, agréables à Dieu par Jésus-
Christ, et pour réaliser chacune de
nos actions dans un esprit
d’obéissance à la volonté de Dieu,
perpétuant ainsi la mission de Dieu
fait homme» (Quand le Christ passe,
96). La filiation divine, qui nous
plonge en Dieu, nous fait
contemplatifs au milieu du monde
(Quand le Christ passe, 65).

C’est le Christ qui nous a
communiqué cet esprit de filiation
qui palpite dans notre âme (Ibidem);
c’est ce que les théologiens appellent
la filiation adoptive. La filiation
adoptive est participation volontaire,
quoique librement accordée par le



Père, à la filiation du Fils unique, qui
est fils par nature. C’est bien dans et 
par le Fils unique que nous sommes
fils de Dieu quand nous osons
correspondre à la grâce: «Jésus est le
Chemin, le Médiateur; en Lui se
trouve tout; hors de Lui, il n’y a rien.
En union avec le Christ, qui nous l’a
appris, nous osons appeler le Tout-
Puissant Notre Père: celui qui a fait le
ciel et la terre est ce Père aimant qui
attend que nous revenions à Lui
continuellement, tels de nouveaux et
incorrigibles enfants
prodigues» (Quand le Christ passe,
91). La filiation adoptive est une
filiation véritable et non une
apparence de filiation: dans le 
Psaume II, que nous citions en
commençant, le Père s’adresse au
Christ mais il s’adresse aussi à
chacun d’entre nous, si nous
décidons ou plutôt si nous acceptons
d’être alter Christus, ipse Christus
(Quand le Christ passe, 185). Le
chrétien ordinaire est appelé à faire



preuve d’une audace inouïe: oserons-
nous dire que le Père nous engendre 
véritablement comme fils dans le Fils
par la puissance de l’Esprit15?

2. Image de Dieu et condition
humaine

L’identification au Christ induit donc
deux conséquences liées étroitement
l’une à l’autre: le père reconnaît son
Fils dans le pécheur qui cherche à
imiter son seul modèle (Forge, 752),
et cette imitation du Christ nous
divinise. Le Christ lui-même vit dans
le chrétien: l’homme peut être 
divinisé parce qu’il peut être 
christifié. L’homme en état de grâce,
l’homme tout entier, est
effectivement divinisé, participant
réellement de la nature divine.
«Nous sommes des hommes et des
femmes, non des anges. Des êtres en
chair et en os, avec un cœur et des
passions, des tristesses et des joies.
Mais la divinisation s’accomplit dans



l’homme tout entier, comme une
anticipation de la résurrection
glorieuse» (Quand le Christ passe,
103). On peut parler sans risque
d’erreur de réalisme mystique ou de 
matérialisme chrétien comme aime
dire le fondateur de l’Opus Dei. Ce
réalisme mystique ne s’exprime pas
seulement dans l’être, mais
également dans le faire et dans l’agir;
dans l’être, puisque l’homme est
radicalement transformé et que Dieu
habite en lui; le faire, puisque la
transformation de la nature par le
travail, qui, dans la Genèse, avant la
chute même, est la mission donnée à
l’homme par le Créateur, accomplit
les desseins de Dieu; l’agir, puisque
l’homme, retrouvant la rectitude des
intentions et de l’action, imite la
Bonté de Dieu. Ce réalisme mystique
ou ce matérialisme chrétien signifie
une véritable divinisation. Il y a en
effet une bonne divinisation que Saint
Pierre et les Pères ont soulignée, et
que le fondateur de l’Opus Dei



reprend à son compte et une 
mauvaise divinisation qu’il rejette.
«La conscience de la grandeur de la
dignité humaine—, éminente et
ineffable lorsque la grâce fait de
nous des enfants de Dieu—, unie à
l’humilité, forme un tout, car ce ne
sont pas nos forces qui nous sauvent
ou qui nous donnent la vie, mais la
faveur divine. Il ne faut jamais
oublier cette vérité, faute de quoi
notre divinisation se corromprait
pour ne plus être que présomption,
orgueil; tôt ou tard, devant
l’expérience de notre misère et notre
faiblesse personnelle, elle finirait par
s’effondrer». Pour reprendre la
formule de Saint Basile, citée par
notre auteur, il s’agit de devenir
Dieu. Mais il n’y a pas d’autre moyen
pour l’homme de devenir Dieu que
d’être à Dieu, totalement et sans
réserve, sans rien garder de soi ni
pour soi16. L’homme a été créé pour
participer à la nature divine et la
filiation divine n’est rien d’autre que



l’expression de cette destinée. «Nous
ne sommes pas voués à n’importe
quel bonheur, parce que nous avons
été appelés à pénétrer dans l’intimité
divine, à connaître et à aimer Dieu le
Père, Dieu le Fils et Dieu le Saint-
Esprit, et à travers la Trinité et l’Unité
de Dieu, tous les anges et tous les
hommes» (Ibidem). «Cette
interprétation théologique de
l’existence humaine serait d’une
audace incroyable, si elle n’avait
pour fondement le décret salutaire
de Dieu le Père, si elle n’avait été
confirmée par le sang du Christ et
réaffirmée et rendue possible par
l’action permanente du Saint-
Esprit» (Ibidem).

Cette formulation du sens de la vie et
de l’existence humaine, sens objectif
que l’homme ne peut manipuler
pour le soumettre à sa fantaisie,
intéresse le philosophe au premier
chef. Car cette interprétation 
théologique de la condition humaine,



n’est pas seulement une théologie de
la rédemption, elle est une théologie
de la création17. Le Chemin de Croix
méditant sur le mystère du salut
note: sur la Croix, je redeviens Fils de
Dieu. En mourant librement le Fils
unique nous rend de nouveau
enfants de Dieu. Le texte n’est pas
seulement une invitation à la piété et
à la prière: il souligne que la
rédemption restaure notre dignité,
c’est-à-dire l’intégrité de notre nature
et la plénitude de notre destinée. En
effet, si la rédemption nous rétablit
dans notre dignité de fils de Dieu,
c’est que cette dignité avait été
perdue, mais aussi que l’homme la
possédait déjà sinon par nature, du
moins par grâce. Saint Josémaría
nous invite à découvrir que l’homme
comme créature est
fondamentalement appelé à
participer à la plénitude de la vie
divine. Filiation divine désigne alors
le statut de la créature initiale à
l’image et ressemblance de Dieu. A



partir de la Croix nous pouvons
remonter à la nature ou plutôt à la
fin de l’homme, qui permet
d’appréhender la définition parfaite
de la créature que nous sommes.
L’universalité du salut en Jésus-Christ
le confirme: tout homme est appelé à
être fils de Dieu, tout homme est 
image de Dieu. «Notre Seigneur
s’adresse à tous les hommes pour
qu’ils viennent à sa rencontre et pour
qu’ils soient saints. Il n’appelle pas
seulement les Rois mages, sages et
puissants; auparavant, Il avait déjà
envoyé aux bergers de Bethléem non
pas une étoile, mais l’un de ses anges.
Mais tous, les pauvres et les riches,
ceux qui sont savants et ceux qui le
sont moins, doivent disposer leur
âme à écouter avec humilité la voix
de Dieu» (Quand le Christ passe, 33).
L’appel de Dieu est universel: «le
Christ est venu apporter la paix et le
salut sur la terre à tous les hommes
qui veulent unir leur volonté à la
Volonté suprêmement bonne de



Dieu, car il n’y a qu’une race
d’homme sur la terre: la race des
enfants de Dieu» (13). La filiation
divine est le meilleur moyen
d’exprimer l’originalité de l’homme
dans la création. L’homme est non
seulement une créature rationnelle,
mais, dès l’origine, l’image de Dieu,
dont l’intelligence est une étincelle
de l’intelligence divine et la volonté
une imitation du vouloir divin
(Ibidem, 24). Très explicitement, la
filiation divine ne se borne pas à
souligner l’originalité de l’homme,
elle précise sa place et son rôle dans
la création: La foi chrétienne «nous
pousse à voir le monde comme une
création du Seigneur, à apprécier,
par conséquent, tout ce qui est noble
et tout ce qui est beau, à reconnaître
la dignité de chaque personne, faite à
l’image de Dieu, et à admirer ce don
très spécial de la liberté, qui nous
rend maîtres de nos propres actes et
capables, avec la grâce du Ciel, de



construire notre destin
éternel» (Ibidem, 99).

L’homme est déchu; il oublie la
dignité de son origine, mais il garde
des traces de sa destinée première18;
il est donc possible de trouver en tout
homme des vestiges de l’image de
Dieu. Le fondateur de l’Opus Dei
revient constamment sur deux
thèmes étroitement liés l’un à l’autre:
tout chrétien est ou doit être
pleinement homme; tout homme est
ou est destiné à devenir pleinement
chrétien. Le don de sagesse révèle au
chrétien les profondeurs du coeur
humain: la Foi nous enseigne certes
que, sans le Christ, l’homme est
misérable, mais cela ne signifie pas
que le chrétien ne se rende pas
«compte de tout ce qu’il y a de bon
dans l’humanité, qu’il n’apprécie pas
les joies pures, qu’il ne participe pas
aux désirs et aux idéaux terrestres;
bien au contraire, il ressent tout cela
du plus profond de son âme, et il le



partage et le vit avec une intensité
spéciale, parce qu’il connaît mieux
que quiconque les profondeurs de
l’esprit humain» (Ibidem, 133); à
l’inverse, «la foi chrétienne ne
rapetisse pas le cœur ni ne limite les
nobles élans de l’âme, puisqu’elle les
amplifie, en en révélant le sens
véritable et le plus
authentique» (Ibidem). La révélation
chrétienne dit la vérité de l’homme:
elle révèle Dieu à l’homme et
l’homme à lui-même, en lui
manifestant le sens le plus véritable
et le plus authentique de son propre
désir. Terre et Ciel, nature et
surnaturel se s’identifient certes pas;
mais s’ils sont distincts, ils ne sont
jamais séparés. Ce souci de ne jamais
séparer l’ordre naturel et l’ordre
surnaturel se manifeste, dans la
prédication de saint Josémaría, de
différentes manières (ne pas séparer
la vie spirituelle et la vie matérielle,
souligner l’enracinement des vertus
théologales dans les vertus



humaines, découvrir le sens divin
des choses ordinaires). Cela est au
fond très classique: la grâce
perfectionne la nature mais ne la
détruit pas; l’art du fondateur de
l’Opus Dei est de retrouver le sens
profond des formules les plus
traditionnelles, de ne pas se borner à
les penser, mais de les vivre
réellement et pleinement; ici, son
originalité est de penser les rapports
de la nature et du surnaturel, de la
Terre et du Ciel, de manière
essentiellement dynamique: d’une
part, en les réunissant au cœur de
l’homme, d’autre part, en
comprenant la liberté humaine
comme toujours déjà portée par la
grâce divine. Ce double mouvement
nous le retrouvons exprimé en de
nombreuses formules à la fois claires
et profondes. «Il ne peut y avoir de
double vie, nous ne pouvons être
pareils aux schizophrènes si nous
voulons être chrétiens; il n’y a qu’une
seule vie, faite de chair et d’esprit et



c’est cette vie-là qui doit être-corps et
âme-sainte et pleine de Dieu: ce Dieu
invisible, nous le découvrons dans
les choses les plus visibles et les plus
matérielles» (Aimer le monde
passionnément, 114). Le témoignage
chrétien pour le monde
d’aujourd’hui est bien celui de
toujours: restituer, «à la matière et
aux situations qui semblent les plus
banales, leur sens noble et original,
qu’on les mette au service du
Royaume de Dieu, qu’on les
spiritualise, en en faisant le moyen et
l’occasion de notre rencontre avec
Jésus-Christ» (Ibidem). Les choses du
monde retrouvent leur sens originel
lorsque l’homme les spiritualise en
allant à la rencontre de son Seigneur.
Mais la formule la plus originale et
spéculativement la plus riche est
encore celle-ci: «Sur la ligne de
l’horizon, mes enfants, le ciel et la
terre semblent se rejoindre. Mais
non, là où ils s’unissent, en réalité,
c’est dans vos coeurs, lorsque vous



vivez saintement la vie
ordinaire» (Ibidem, 116). Tout y est:
l’union dynamique de la nature et du
surnaturel («le ciel et la terre se
rejoignent dans le cœur de
l’homme») s’opère dans la liberté
offerte et sanctifiée («vous vivez
saintement la vie ordinaire»). La
responsabilité de l’homme au centre
de la création est à la mesure de
l’appel lancé à sa liberté; c’est
pourquoi l’idée fondamentale qui
permet de comprendre l’homme est
celle de vocation19.

3. Vocation et liberté

L’homme est défini par un appel: une
mission singulière qu’il n’a pas
choisie, mais que Dieu lui a fixée.
Certes, le fondateur de l’Opus Dei
parle essentiellement de la vocation
chrétienne; mais la vocation
chrétienne est la plénitude de la
vocation humaine, elle n’en est ni la
négation ni le complément extérieur.



L’appel universel à la sainteté ne
concerne pas seulement les chrétiens
mais tous les hommes: c’est d’ailleurs
la fondation ontologique de
l’apostolat. Le chrétien, dès ici-bas,
entrevoit ce que les autres hommes
recherchent sans l’apercevoir. Dans
l’histoire, commencée avec la
création du monde, le chrétien n’est
pas un apatride: «C’est un citoyen de
la cité des hommes, avec une âme
pleine du désir de Dieu, dont il
commence à entrevoir l’amour dès
cette étape temporelle et dans lequel
il reconnaît la fin à laquelle nous
sommes appelés, nous tous qui
vivons sur terre» (Quand le Christ
passe, 99). Comprendre l’homme
comme vocation, c’est le comprendre
comme liberté prévenue et
accomplie par la grâce divine. La
vocation implique doublement la
liberté: la liberté comme don qui
vient de Dieu et la liberté comme 
réponse qui vient de l’homme20. C’est
la correspondance de l’homme au



don qui lui est fait, qui fixe le sens de
sa vie et lui donne sa mesure.
L’homme, en dépit de Protagoras,
n’est pas sa propre mesure; mais la
mesure qui vient de Dieu et qui le
constitue, ne le prive pas de sa
liberté, elle la fonde en vérité. «Avant
tout, il y a la vocation. Dieu nous
aime avant même que nous sachions
nous adresser à Lui, et c’est Lui qui
infuse en nous l’amour que nous lui
rendons. La bonté paternelle de Dieu
vient à notre rencontre» (33). Si
l’homme a une vocation, il peut et il
doit l’accepter ou la refuser, il peut
l’accomplir ou la pervertir, mais il ne
peut ni la changer ni la supprimer. Il
ne peut accomplir cette vocation sans
liberté: parmi «la variété
merveilleuse de toutes les créatures,
seuls les hommes doivent s’unir au
Créateur par l’exercice de leur liberté
et peuvent rendre ou refuser au
Seigneur la gloire qui lui revient en
tant qu’Auteur de tout ce qui
existe» (Amis de Dieu, 24). La création



est alors pensée comme le jeu de
deux libertés, celle de l’homme et
celle de Dieu. Saint Josémaría
reprend volontiers à son compte
«cette hymne à la liberté qui palpite
dans tous les mystères de notre foi
catholique» (Amis de Dieu, 25).
Création et Rédemption manifestent
la radicale liberté divine qui se lie en
quelque sorte par amour: «La Très
Sainte Trinité tire le monde et
l’homme du néant, dans une libre
effusion d’amour. Le Verbe descend
du Ciel et prend notre chair; marqué
de ce sceau merveilleux de la liberté
dans la soumission» (Ibidem). Dieu
attend la réponse de la liberté
humaine comme le père de la
parabole attend le retour de l’enfant
prodigue: ce qui n’est pas une
limitation, mais l’expression la plus
haute de sa toute-puissance dans la
miséricorde.

La liberté de l’homme, comme
possibilité de choisir, est en tant que



telle indéterminée: elle doit donc
subir une épreuve qui la mette en 
crise, pour sortir de cette situation 
critique par un acte de premier
commencement qui lève son
indétermination. Quelle est la nature
de cette crise ou de cette épreuve?
Saint Josémaría a saisi avec une
grande profondeur qu’elle résidait
moins dans l’opposition horizontale
du bien et du mal, corrélatifs l’un de
l’autre dans l’expérience morale, que
dans l’opposition verticale du 
serviam de la Vierge Marie et du non
serviam de satan. La liberté
s’actualise comme obéissance et
fidélité ou comme désobéissance et
orgueil; l’obéissance est moins une
vertu morale que la détermination
même de la liberté et son
accomplissement. Adam et Eve, le
jeune homme riche, le fils prodigue
et la Vierge Marie sont placés devant
des épreuves semblables, et
actualisent l’une ou l’autre des deux
possibilités de la liberté, le bien ou le



mal, dont l’opposition résulte du
choix tout autant qu’elle le précède,
car la tension du bien et du mal est
l’expression de notre plus radicale
fidélité ou infidélité à Dieu. Le
“pauvre attristé”, comme notre saint
appelle le jeune homme riche perd la
joie pour avoir refusé de donner,
c’est-à-dire d’accomplir, sa liberté. En
regard, la visite de l’Ange à Sainte
Marie nous donne la clef de
l’épreuve. «Considérez le moment
sublime où l’Archange saint Gabriel
annonce à la Sainte Vierge le dessein
du Très-Haut. Notre Mère écoute et
interroge pour mieux comprendre ce
que le Seigneur lui demande; aussitôt
jaillit la réponse ferme: fiat

—qu’il nous soit fait selon ta parole!
— fruit de la meilleure liberté: celle
de se décider pour Dieu» (Amis de
Dieu, 25)21. Pour exprimer cette
condition de la liberté, saint
Josémaría a une très belle formule: il
parle du clair-obscur de la liberté



humaine (24). Cette formule
existentielle résume les traits de la
liberté que nous avons signalés: la
nécessité de l’acte qui partage la
lumière des ténèbres, c’est-à-dire le
premier commencement,
l’accomplissement ou la perte dans
l’alternative du bien et du mal, plus
précisément, l’accomplissement de la
liberté qui est le bien et la perte de la
liberté qui est le mal,
l’accomplissement de la liberté dans
la négation de son vouloir propre
pour réaliser en soi le vouloir de
Dieu, qui est l’infini que la liberté
recherche sans le savoir en se
recherchant elle-même et quand elle
se recherche elle-même, ou le
repliement de la liberté sur elle-
même et la fascination du néant dans
l’esclavage des passions. On peut
formuler ainsi l’alternative: «vivre
d’une vie surnaturelle ou vivre d’une
vie animale» (Amis de Dieu, 199), ou
encore, «esclavage ou filiation divine,
voilà le dilemme de notre



vie» (Ibidem, 38). C’est Schelling qui
disait que l’homme est toujours plus
ou moins qu’animal, mais qu’il n’est
jamais dans un état neutre22. Choisir
pour ou contre Dieu— c’est le
mystère de notre destinée— c’est
choisir pour ou contre soi. Une autre
formule remarquable résume ce
mystère de la liberté: «celui qui ne se
sait pas fils de Dieu ignore sa vérité
la plus haute» (26). Ne pas découvrir
Dieu au cœur de sa liberté, c’est
s’ignorer soi-même. L’affirmation de
la vie et de la liberté en plénitude
passe par un mouvement de
négation radical, où il n’est pas
difficile de reconnaître le quintuple 
nada de Saint Jean de la Croix. C’est
au fond que la négation, qui purifie
radicalement l’affirmation de soi, est
la forme la plus haute de
l’affirmation; c’est cela la liberté
marquée du sceau de l’obéissance.

Quelles sont les conditions d’exercice
de la liberté? La réponse est



classique: il n’y a pas de liberté sans
vérité. «La liberté acquiert son sens
authentique lorsqu’on exerce au
service de la vérité qui rachète,
lorsqu’on en use pour rechercher
l’Amour infini d’un Dieu qui nous
libère de toutes les servitudes. J’ai un
désir chaque jour plus grand
d’annoncer aux quatre vents cette
insondable richesse du chrétien: la
liberté de la gloire des enfants de
Dieu! C’est en cela que se résume la
volonté droite qui nous enseigne à
rechercher le bien après l’avoir
distingué du mal» (27). Simplement,
la vérité qui accomplit ma liberté est
moins en moi que hors de moi, tout
en restant de moi, c’est ce que l’on
peut appeler l’extase de la liberté; ma
liberté est moins en moi qu’en Dieu,
parce qu’elle coïncide avec la liberté
divine; aimer la liberté, c’est aimer la
vertu d’obéissance, puisque la liberté
n’est pas à elle-même sa propre
mesure. Le philosophe est
impressionné par cette expérience de



la liberté qui, ayant son sens hors
d’elle-même, est en même temps
expérience de la vérité. «La Volonté
divine coïncide exactement avec la
liberté, qui ne réside qu’en Dieu et en
ses desseins» (28). On comprend dès
lors l’insistance constante de notre
auteur sur le détachement, le
dépouillement, la mortification: c’est
l’identification au Christ dans la
passion, qui réalise la liberté
humaine. Il y a deux moments,
intimement liés, le renoncement et
l’effusion de l’Esprit Saint, dont la
mortification qui nous identifie au
Christ vient annoncer la réalisation23.
Une formule admirable d’une
homélie de Quand le Christ passe
résume cette vision: «Dans la
tragédie de la Passion notre propre
vie se consomme, ainsi que l’histoire
de l’humanité tout entière» (96). La
mortification est l’expérience
métaphysique fondamentale. Cette
formule, empruntée à Maurice
Blondel, est introduite à dessein:



entre mystique et métaphysique, il y
a un lien évident. Si la mystique est
l’épreuve de la libération par
effusion de l’Esprit dans la mort à
soi-même, la métaphysique est
l’effort pour comprendre, en creux,
cette expérience paradoxale de la
liberté comme don de soi à travers le
renoncement et la mort24.

En guise de conclusion

Cette spiritualité de la filiation divine
est comme un long commentaire de
l’enseignement de Saint Paul: le
début de l’Epître aux Ephésiens, qui
insiste sur l’élection divine, l’appel à
la sainteté et l’adoption filiale, est
particulièrement significatif. «Béni
soit le Dieu et Père de notre Seigneur
Jésus-Christ, qui nous a bénis par
toutes sortes de bénédictions
spirituelles aux cieux, dans le Christ.
C’est ainsi qu’il nous a élus en Lui,
dès avant la fondation du monde,
pour être saints et immaculés en sa



présence dans l’amour, déterminant
d’avance que nous serions pour lui
des fils adoptifs par Jésus-Christ (1,
3-5). L’appel universel à la sainteté
doit être compris comme l’appel de
tous les chrétiens à la sainteté et, par
le témoignage des chrétiens et
l’action de la grâce, l’appel de tous les
hommes à la sainteté. La vocation
chrétienne accomplit la vocation
humaine et, par suite, la vocation
définit bien la condition de l’homme.
On pourrait minimiser la portée de
cet enseignement en soulignant qu’il
s’agit d’un enseignement qui,
s’appuyant sur la révélation
chrétienne, a une portée
essentiellement et exclusivement
théologique. Les rapprochements
que nous avons suggérés avec des
auteurs philosophiques et la question
que nous posions au début sur les
implications anthropologique et
philosophiques de cet enseignement
seraient alors dépourvus de toute
portée réelle. Nous voudrions



montrer au contraire que les textes
de saint Josémaría, qui donnent
beaucoup à prier, donnent aussi
beaucoup à penser.

Nous proposerons un détour par un
article du Père Geiger sur Saint
Thomas25. Le Traité de l’homme de
Saint Thomas comprend deux
parties: l’une (Questions 75-89)
consacrée à la nature de l’homme,
l’autre (Questions 90-102), à sa
production dans l’être; la première,
inspirée d’Aristote, essentiellement
philosophique, la seconde,
commentant surtout des textes de la
Genèse, essentiellement théologique;
c’est dans cette seconde partie qu’il
est question de l’homme image de
Dieu. Le problème paraît réglé: cette
répartition des tâches situe la
compréhension de l’homme comme
image de Dieu dans le domaine
réservé aux théologiens. L’intérêt de
l’article du P. Geiger est de nous
inviter à nuancer cette conclusion.



L’usage technique que fait Saint
Thomas de la notion d’image de Dieu,
comme fin de la production de
l’homme, nous conduit à intégrer les
questions philosophiques relatives à
la nature de l’homme dans la
perspective théologique dont
relèvent apparemment les
considérations sur la fin (p. 117).
Mais, ce faisant, nous sommes
conduit à hiérarchiser les emplois de
la notion. En effet, si, techniquement,
image de Dieu signifie l’aptitude
naturelle à aimer et à connaître Dieu,
il y a un sens où l’image de Dieu en
l’homme s’identifie à sa nature
intellectuelle elle-même, car «la
nature intellectuelle imite Dieu au
plus au point en ceci que Dieu se
connaît et s’aime Soi-même» (S.T.,I,
93, 4). L’image de Dieu dans l’homme
peut être considérée de trois
manières différentes: «premièrement
pour autant que l’homme a une
aptitude naturelle à connaître et à
aimer Dieu. Cette aptitude consiste



dans la nature même de l’esprit, qui
est commune à tous les hommes.
Deuxièmement, pour autant que
l’homme connaît et aime Dieu
actuellement ou d’une manière
habituelle, mais imparfaitement.
Troisièmement, en ce que l’homme
connaît et aime Dieu actuellement et
de façon parfaite; telle est l’image
selon la similitude de la gloire. La
première image se trouve en tous les
hommes; la seconde seulement dans
les justes; la troisième enfin
seulement dans les
bienheureux» (Ibidem). Nous
disposons une structure théologique
traditionnelle pour interpréter la
portée philosophique de la notion
d’image de Dieu.

Saint Josémaría, bon connaisseur de
Saint Thomas, qui n’ignore pas ses
textes, serait d’accord avec l’éclairage
et le rapprochement que nous
proposons; mais nous pensons qu’il
faut aller plus loin. La conception de



l’homme comme vocation et
l’insistance sur le sens de la liberté,
que nous trouvons chez le fondateur
de l’Opus Dei, nous invitent à
comprendre les distinctions
thomistes dans un sens délibérément
existentiel et dans une perspective
dynamique, qui leur donnent une
profonde originalité et un sens
nouveau, accomplissant d’ailleurs la
pensée de Saint Thomas. Le P. Geiger
concluait ses analyses en observant:
«Cette image [de Dieu] consiste dans
la nature de l’esprit, ce qui veut dire
que la nature, étudiée dans la
première partie du traité [de
l’homme], est le fondement de
l’aptitude en quoi consiste sa fin, qui
est d’être à l’image de Dieu. Aussi est
elle commune à tous les hommes» (p.
119). Ces formules s’appliquent
évidemment à l’anthropologie de
saint Josémaría: la notion de
vocation permet non seulement de
réserver la part de l’homme que Dieu
a choisie de toute éternité avant la



création du monde, mais également
de dépasser ou de situer la
distinction de la nature et de la fin,
en dégageant ainsi les réquisits de la
Foi que peut assumer le philosophe.
La filiation apparaît comme le 
fondement et l’expression de la
dignité humaine restaurée par le
Christ: l’homme, créé à l’image de
Dieu, est défini par sa vocation, qui
est de participer à la vie même de
Dieu. La correspondance humaine à
l’appel divin est une libre réponse,
toujours prévenue, jamais assurée,
qui passe par l’identification de
l’homme au Christ. En effet, la
vocation, dans la mesure où elle doit
toujours être assumée par la liberté,
implique, avec le risque du salut ou
de la perte, une véritable dramatique
de la liberté qui se perd en se
détournant de Dieu; la gratuité du
salut et la nécessité conditionnelle de
la rédemption s’inscrivent dans une
histoire, qui est l’histoire même de la
liberté qui doit être rachetée et



restaurée. La liberté, dans l’épreuve
de la déréliction, sait qu’elle ne se
sauvera pas elle-même ni
n’accomplira le désir qui la transit,
sans un don qu’elle ne saurait ni
exiger ni même imaginer. La
spiritualité de saint Josémaría est
une invitation à penser 
philosophiquement l’homme comme 
liberté vivante: appelée à sortir d’elle-
même pour se réaliser en Dieu et par
Dieu, la liberté se pose, si l’on peut
dire, en s’exposant26. L’extase de la
liberté dans laquelle, se
désappropriant radicalement d’elle-
même, elle s’abandonne totalement à
Dieu, est, pour reprendre une
expression de Maurice Blondel, la
recherche d’un accomplissement
dans une abnégation volontaire, qui
est attente mais non anticipation du
don divin.

Notes



1. Nous utiliserons les traductions
françaises de Chemin, Quand le Christ
passe, Amis de Dieu, Chemin de Croix, 
Entretiens. Certaines références
seront empruntées à F. GONDRAND, 
Au pas de Dieu, Paris 1986.

2. La Montée du Carmel, Livre II,
chapitre 28, Oeuvres Complètes, Paris
1990, p. 767.

3. Saint Josémaría répétera pendant
des heures peut-être, il ne sait plus: 
Abba! Pater! Abba! Pater!

4. C’est dans la certitude de la
filiation divine que se développe la
spiritualité de saint Josémaría et
prennent sens les traits qui la
caractérisent: esprit d’enfance,
amour des petites choses, qui
permettent la réalisation d’un
détachement effectif et d’une
contemplation inséparables l’un de
l’autre, caractère central de la sainte
Messe dans la vie du chrétien
ordinaire, apostolat d’amitié et de



confidence dans la vie de tous les
jours, accomplissement joyeux du
travail et des activité humaines, qui
prolonge et achève la mission
rédemptrice du Verbe incarné. Mort
et résurrection, héroïsme et sainteté
dans la vie ordinaire, ce qui ne
supprime pas la puissance et la
radicalité du détachement, ne
prennent sens que dans et par
l’expérience de la filiation divine.
Cette expérience donne son unité et
sa coloration à une doctrine
spirituelle faite essentiellement pour
être vécue. Il faut le redire:
l’originalité du fondateur de l’Opus
Dei tient moins à la singularité des
conseils qu’il donne qu’à l’unité
profonde que le sens de la filiation
divine donne à ses remarques
ascétiques et mystiques.

5. On reconnaîtra ici le point 273 de 
Chemin.



6. Dans l’Ethique à Nicomaque,
Aristote observe: «Les parents
chérissent leurs enfants parce qu’ils
font en quelque sorte partie d’eux-
mêmes, tandis que les enfants
chérissent leurs parents parce qu’ils
tirent d’eux leur origine. Mais les
parents savent que leurs enfants
viennent d’eux plus sûrement que les
enfants ne savent qu’ils viennent de
leurs parents» (VIII, 1161 b 18-19).
Dans L’être et l’esprit (Paris 1983),
Claude Bruaire reprend et transpose
avec bonheur le double mouvement
qui constitue l’expérience de la
paternité et de la filiation humaines.
Les parents, au-delà de la simple
perpétuation de l’espèce, attendent la
manifestation d’un être d’esprit, qui,
dans sa liberté, leur échappe, et
l’enfant, répondant au sourire par le
sourire, manifeste la transcendance
de son apparition. «Accéder à soi,
loin d’être initiative ontogénique, est
donc l’épreuve de mon origine 
étrangère, alors qu’aucune cause de



mon être n’est assignable dans le
monde humain et naturel» (p. 37). Le
sujet fait alors une expérience
essentielle: «N’être pas sa propre
origine est l’aveu d’une tache aveugle
à ma racine, d’une auto-
détermination qui n’est pas auto-
constitutive» (p. 38). Cette conclusion
du philosophe, qui déborde
visiblement la simple constatation
d’Aristote, serait-elle cependant
possible sans les données de la
Révélation, accueillies sinon dans un
acte de foi surnaturel, du moins dans
un respect qui autorise un usage
hypothétique de ces données pour
éclairer la condition humaine? Nous
ne le pensons pas. Ce présupposé
légitime bien entendu notre travail.

7. Le salut aurait pu se réaliser
autrement que par la Croix: il y a une
contingence irréductible de
l’incarnation et de la passion, signe
de la Liberté souveraine et de
l’Amour infini de Dieu, que les



théologiens éclairent en parlant de
convenance. Mais ce qui nous
importe ici, c’est précisément cette
contingence irréductible de la Croix
(l’homme ne peut se reconnaître fils
de Dieu et le devenir qu’en accueillant
la Croix), et, plus largement, la
contingence irréductible de la
Révélation qui suscite la Raison, sans
que la raison puisse en rendre
compte.

8. «Le grand secret de la sainteté se
résume à ce que nous ressemblions
de plus en plus à Lui, qui est le seul
et le plus aimable Modèle» (Forge,
752).

9. Les relations entre saint Josémaría
et Saint Jean de la Croix auraient
besoin d’une étude nuancée que
nous ne pouvons réaliser ici.

10. Le lien de la Croix et de la Joie, si
souvent affirmée, n’est-il pas comme
l’écho en notre vie de la
résurrection?



11. Contrairement à Saint Jean de la
Croix, chez saint Josémaría, le
renoncement, le détachement, sont
renoncement et détachement moins
au monde que dans le monde; la
sanctification de la vie ordinaire
donne à la spiritualité de l’Opus Dei
une tonalité profondément originale
et spéculativement significative.

12. «Pour arriver à Dieu, le Christ est
le chemin; mais le Christ est sur la
Croix, et pour monter sur la Croix il
faut avoir le cœur libre, détaché des
choses de la terre».

13. «Et nous, l’âme déchirée de
douleur, nous disons sincèrement à
Jésus: je suis à Toi, à Toi je me donne
et je me cloue à la Croix, avec joie,
pour être, à tous les carrefours du
monde, une âme dédiée à Toi, à ta
Gloire, à la Rédemption, à la
corédemption de l’humanité tout
entière».



14. Nous relevons ces sentences,
tirées des Paroles de lumière et
d’amour, particulièrement fortes:
«Au soir de la vie, on t’interrogera
sur l’amour» (58) et «l’amour ne
consiste pas à sentir de grandes
choses, mais à vivre en grande
nudité et à souffrir pour le Bien-
Aimé» (113), car «celui qui saura
mourir à tout, trouvera vie en
tout» (170).

15. On connaît le thème des trois
naissances chez Jean Tauler ce
disciple, mais lui parfaitement
orthodoxe, de Maître Eckhart; dans le
Sermon pour la fête de Noël, nous
lisons: «La première et la plus
sublime naissance est celle du fils
unique engendré par le Père céleste
dans l’essence divine, dans la
distinction des personnes. La
seconde naissance fêtée aujourd’hui
est celle qui s’accomplit par une
mère qui dans sa fécondité garda
l’absolue pureté de sa virginale



chasteté. La troisième est celle par
laquelle Dieu, tous les jours et à toute
heure, naît en vérité spirituellement,
par la grâce et l’amour, dans une
bonne âme. Telles sont les trois
naissances qu’on célèbre aujourd’hui
par trois messes» (Sermons, Paris
1991, p. 13).

16. Dans l’affirmation de Dieu. Essai
sur la logique de l’existence, Paris
1964, C. Bruaire montre
admirablement comment le désir,
qui en l’homme nomme l’attente et le
pressentiment de l’Infini, peut se
pervertir en désir d’être Dieu ou se
déterminer en désir de Dieu dans
l’attente et l’espérance.

17. «Puisque le monde est sorti des
mains de Dieu, puisque Dieu a créé
l’homme à son image et à sa
ressemblance et qu’il lui a donné une
étincelle de sa lumière, notre
intelligence doit s’attacher, fût-ce au
prix d’un rude effort, à dégager le



sens divin qui réside naturellement
en toute chose et, à la lumière de la
foi, à en percevoir aussi le sens
surnaturel, celui qui résulte de notre
élévation à l’ordre de la
grâce» (Quand le Christ passe, 10).

18. «Jésus-Christ nous l’enseigne.
L’humanité attendait depuis des
siècles la venue du Sauveur, les
prophètes l’avaient annoncée de
mille manières; et, jusqu’aux
dernières extrémités de la terre
même si, à cause du péché et de
l’ignorance, une grande partie de la
Révélation de Dieu aux hommes se
trouvait perdue, alors qu’ils
conservaient le désir de Dieu et
l’espérance du rachat» (Quand le
Christ passe, 36). Le désir nomme en
creux notre vocation éternelle,
éternellement inaccomplie sans la
grâce de Dieu. «L’homme est celui en
qui le sens originaire de son être est
en question, parce qu’il est celui en
qui le sens doit être déchiffré sous



des ratures, et arraché à des
ambiguïtés» (J.-Y. LACOSTE, Note sur
le Temps, Paris 1990, p. 137).

19. Parmi les philosophes
contemporains inspirés par
Heidegger et la Révélation, Jean-Yves
Lacoste est celui qui insiste sur
l’importance de la notion de
vocation. «Etre et vocation se
déterminent mutuellement. L’être est
une donnée théologique: tel que créé,
avant le devenir-monde de la
création, l’homme est constitué
comme destinataire d’une parole
d’alliance et de vocation; il est tel
qu’appelé à être. La parole de
vocation fait être-la dimension
performative appartient
éminemment au Verbe divin.
Serions-nous donc appelés à plus que
ce dont le monde détient les raisons
et les conditions? La pseudo-
promesse du tentateur, dans la
Genèse (Gen 3,5), était une pseudo-
vocation: vous serez comme des



dieux. Elle se réalise
incontestablement, sur un mode
ironique, lorsque l’homme perd
mémoire du don qui l’a remis à lui-
même. Mais là où se perd cette
mémoire, là se perd aussi le souci
d’un avenir absolu; notre rapport à
notre origine conditionne notre
rapport à notre fin, et celui qui se
croit possesseur de son être, et qui
dissocie ainsi l’être de la vocation, se
voue à devenir un animal seulement
mondain» (Note sur le Temps, p. 109).
La méthode est le vocabulaire
phénoménologiques retrouvent ici
des intuitions traditionnelles et
conviennent parfaitement pour
interpréter le caractère central de la
vocation chez saint Josémaría.

20. Peut-être faudrait-il dire que la
vocation implique triplement la
liberté, puisque, si Dieu donne la
liberté et soutient la réponse de
l’homme, il couronne aussi 
gratuitement ses dons, en



introduisant la créature dans la
gloire par un surcroît qui dépasse
tout désir.

21. On comprend que la piété
mariale du fondateur de l’Opus Dei a
une portée tout autant ontologique
que spirituelle, puisque la vierge
Marie est l’humanité telle que Dieu
l’a voulue dans la splendeur de la
création première et la gloire de la
création restaurée.

22. «C’est pourquoi Fr. Baader dit
avec raison qu’il serait à souhaiter
que la perversité ne puisse aller chez
l’homme que jusqu’à l’animalité (à
devenir animal), mais que
malheureusement l’homme ne
saurait être qu’en deçà ou au-delà de
l’animal» (Recherches philosophiques
sur l’essence de la liberté humaine et
les sujets qui s’y rattachent, dans 
Oeuvres métaphysiques, Paris 1980, p.
158).



23. La liberté c’est à la fois affaire
personnelle et collective. Le drame
est individuel et concerne
l’humanité. Le drame du salut c’est
essentiellement la libre décision de
l’homme de ne pas se donner à son
Dieu, c’est-à-dire son refus
d’accomplir sa propre destinée, si la
liberté est essentiellement don et
correspondance.

24. On pourrait établir un lien entre
la spiritualité de saint Josémaría et la
pensée de Maurice Blondel dans la
première Action (1893), mais la
différence des perspectives requiert
une étude plus approfondie et
interdit les jugements hâtifs.

25. L’homme image de Dieu, dans le
recueil Penser avec Thomas d’Aquin,
Paris-Fribourg, (Suisse) 2000.

26. «L’invitation qui nous parvient de
Dieu propose le plus strict exode qui
soit hors de soi-même-nul ne l’entend
sans sortir de soi et de son



monde» (J.-Y. LACOSTE, Note sur le
Temps, cit., p. 116).

Atti del Congresso internazionale
"La grandezza della vita
quotidiana", Vol. III La dignità
della persona umana, EDUSC,
2003.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-filiation-divine-
vocation-et-liberte/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-filiation-divine-vocation-et-liberte/
https://opusdei.org/fr/article/la-filiation-divine-vocation-et-liberte/
https://opusdei.org/fr/article/la-filiation-divine-vocation-et-liberte/

	La filiation divine: vocation et liberté

