
opusdei.org

La douleur, matière
à suivre dans les
desseins de Dieu

12/12/2012

Saint Josémaria a connu de très
graves maladies tout au long de sa
vie et ceci lui a permis de parler de
la douleur à partir de son
expérience personnelle pour
encourager les affligées, pour les
consoler, pour leur insuffler un
esprit positif face à la maladie et à
la mort. L’ouvrage« San Josemaría
y los enfermos » (saint Josémaria
et les malades) est un recueil de



témoignages de professionnels de
la médecine qui rapportent ce que
fut leur relation avec le fondateur
de l’Opus Dei et reflètent ainsi
l’attachement profond qu’il avait
pour les malades et les
professionnels de la santé.

Voici un extrait de l’article de
Gonzalo Herranz, qui a dirigé
pendant longtemps le département
d’Humanités bio-médicales de la
Faculté de Médecine de l’université
de Navarre et qui évoque certains
aspects de la vie de saint Josémaria
liés à la souffrance.

Saint Josémaria pouvait, très
justement, dire de lui-même qu’il
était assez fort en la matière de la
douleur. J’aimerais ici en évoquer
deux aspects :

Le premier est le caractère
inséparable de la douleur et de la joie
dans sa vie. In lætitia, nulla dies sine
Cruce, avait-il fréquemment écrit et



très souvent dans son Epacte, pour
exprimer son vœu pour l’année qui
commençait et, en même temps, pour
reprendre une expérience qui se
répétait tous les ans. Sa joie profonde
et constante, qui pouvait sembler
innée, spontanée, constitutionnelle,
était la conquête ardue de son ascèse
souriante, le résultat immédiat de sa
recherche permanente de Dieu.

Un jour, il disait, à Sao Paulo, que le
fait d’être malade ne limite pas les
possibilités de faire de l’apostolat : 
Père, je suis malade… Et bien, raison
de plus ! Les malades enfants très
aimés de Dieu, ont plus d’occasions
que d’autres d’offrir mille choses au
Seigneur, de sourire… Il en coûte de
sourire lorsqu’on est malade ! […]

Il y a tant de détails pleins
d’humanité issus de sa grande
expérience de malade! Je suis touché
par les paroles qu’il adresse, si
affectueusement, à ceux qui ont les



mêmes souffrances que lui. À un
moment donné, il voit parmi ses
enfants qui l’entourent, un visage
sérieux qui masque mal une
inexpressivité provoquée par une
paralysie facile a frigore.

Il montre son affection sous couvert
de bonne humeur : Mon fils, ne
prends pas cet air solennel !... Moi
aussi je faisais cette tête il y a une
vingtaine d’années. Il y a des témoins
de cela à Rome, mais l’environnement
n’y était pour rien : en fait, nous
n’avions pas de quoi payer le
chauffage et il y avait une humidité
impressionnante. Ne te fais pas de
souci, tu vas t’en remettre. Consulte le
médecin et tout s’arrangera avec la
stimulation électrique. Tu vas être
encore plus beau par la suite.

Les diabétiques étaient les plus
entourés : Aussi, courage ! Tu passes
par là où je suis passé. Je suis un
pauvre homme. Tu peux arriver, avec



beaucoup de joie, à supporter ces
contradictions, cette petite croix, si tu
penses à la grande Croix que le
Seigneur a portée pour nous.

Avec ce lien intime entre la
souffrance et la joie, on perçoit, à
travers ces exemples, un deuxième
aspect qu’il est bon de souligner : il
n’y a rien d’artificiel dans la
prédication de saint Josémaria, rien
d’inauthentique. Son enseignement
sur la valeur surnaturelle de la
maladie est profondément
empirique, issu d’un vécu personnel
bel et bien expérimenté. Cette
connexion immédiate de la doctrine
de l’Évangile avec la vie du chrétien
courant, considérée à juste titre par
d’aucuns comme l’une des
caractéristiques constantes de sa
prédication, passe préalablement par
son intériorité, est une épreuve de sa
vie personnelle et ce n’est qu’après
qu’elle s’épanche à l’extérieur avec
un accent sincère et plein de



conviction. Ce qui explique qu’il ait
fait des références fréquentes à son
vécu de malade, à ses expériences. Il
le faisait toujours avec une seule
intention : approcher les âmes du
Seigneur, alors qu’il se savait
l’instrument « inepte », comme il
aimait dire, des desseins salvifiques
de Dieu. Le recours à des récits à la
troisième personne dont il se servait
fréquemment est une preuve de son
désir de disparaître, de passer
inaperçu. S’il parlait de ses
souffrances c’était pour encourager
les gens affectés, pour les consoler,
leur donner une vision positive face
à la maladie et à la mort.

Mes enfants — disait-il à quelqu’un
qui lui demandait de consoler des
parents amis écrasés par le handicap
de ses enfants— je vais vous dire
l’expérience de quelqu’un qui a eu
pendant dix ans une maladie grave,
incurable et qui a été content, de plus
en plus content chaque jour parce



qu’il s’est abandonné dans les bras de
Dieu, persuadé que Dieu n’est pas une
vue de l’esprit, un être lointain.

Il est plus que la meilleure des
mères. Et je le redis, comme tout à
l’heure, il est tout-puissant, il ne se
réjouit pas de notre malheur, mais de
notre bonheur. Et je rappellerais à ce
papa, —à cette maman, aux deux—
que lorsqu’il enlève des mains de son
enfant un couteau, un canif, des
allumettes avec lesquelles il joue de
peur qu’il se fasse mal, le gamin
rouspète, parce qu’il le contrarie,
parce qu’il lui enlève son jouet.
Quant à nous, avec notre regard d’ici
bas, nous voyons une tapisserie à
l’envers, du côté des nœuds et nous
ne comprenons pas que le bonheur
est derrière, que tout ceci nous
échappe comme l’eau qui nous file
entre les doigts. Ceci est fugace.
Tempus breve est, assure l’Esprit
Saint. Il y a peu de temps pour aimer.
Dis-leur tout cela de ma part, de la



part de quelqu’un qui a été malade,
mourant durant des années; qui plus
est, qui est mort mais qui est vivant,
par là, par là, sur le terrain. Insiste
auprès d’eux : le Seigneur du Ciel est
leur Père et le temps pour aimer est
court. Il faut qu’ils aiment dès ici-bas !
Et l’amour perce derrière la douleur.
Il y a un vieux poème — excusez-moi
si je deviens « cucu »— vous me
permettez tout, vous êtes trop bons…
Le poème est très mauvais mais l’idée
est bonne : Ma vie est toute faite
d’amour/ et si je suis fort en amour/
c’est forcé par la douleur/ car il n’y a
pas d’amant meilleur/ que celui qui
connaît bien les pleurs.

Et les hommes, nous pleurons aussi.
Mais tes amis peuvent essuyer leurs
larmes car ce que Dieu fait avec eux
est une manifestation de sa
prédilection. Tant de joies les
attendent ! Tant de bonheur les
attend, et pour toujours. Dis-le leur.



[...] Je m’en tiens là et pour achever
ce témoignage, j’emprunte des
propos à celui qui fut Grand
Chancelier de l’Université de
Navarre, à don Alvaro del Portillo
qui vécut le plus près du fondateur
pendant presque quarante ans :

« Rempli de Dieu, son âme entraînait
son corps de façon étonnante. Le côté
spirituel prédominait de telle sorte
sur la partie somatique que, en dépit
de son grand âge, il avait l’activité
débordante que beaucoup de vous
avez constatée… Il n’y a pas d’autre
explication. Les médecins qui l’ont
soigné m’ont dit qu’ils ne peuvent
expliquer sa grande vitalité physique
que par la force spirituelle si
puissante qui l’animait. L’âme, son
amour de Dieu et, pour Dieu, du
prochain, lui donnait cet élan
apostolique brûlant, entraînait son
corps, qui n’était plus jeune, vers le
haut, de sorte que parfois, très
fatigué, parce qu’il n’avait pas dormi,



il était épuisé au début de ces
réunions multitudinaires, et à la fin,
il était pris d’envie de recommencer,
pour faire le bien ».

Gonzalo Herranz.

Extrait du livre de Miguel Ángel
Monge (ed), San Josemaría y los
enfermos, Palabra, Madrid 2004

* Note de l’éditeur: l’Épacte est un
calendrier liturgique pour les
célébrations liturgiques, les prières et
la liturgie des heures, au jour le jour.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/la-douleur-

matiere-a-suivre-dans-les-desseins-de-
dieu/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/la-douleur-matiere-a-suivre-dans-les-desseins-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/la-douleur-matiere-a-suivre-dans-les-desseins-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/la-douleur-matiere-a-suivre-dans-les-desseins-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/article/la-douleur-matiere-a-suivre-dans-les-desseins-de-dieu/

	La douleur, matière à suivre dans les desseins de Dieu

