
opusdei.org

La Croix: source
inépuisable de bien

“Le fait du pouvoir du mal dans
le cœur humain et dans
l'histoire humaine est donc
indéniable. La question est:
comment ce mal s'explique-t-il?
» Benoît XVI aborde cette
question et propose une
réponse : « Dieu a apporté la
‘guérison’ en entrant
personnellement dans
l’histoire. Il a instauré une
source de bien pur qui s’oppose
à la source permanente du mal.



12/09/2011

“Le fait du pouvoir du mal dans le
cœur humain et dans l'histoire
humaine est donc indéniable. La
question est: comment ce mal
s'explique-t-il? » Benoît XVI aborde
cette question et propose une
réponse : « Dieu a apporté la
‘guérison’ en entrant
personnellement dans l’histoire. Il a
instauré une source de bien pur qui
s’oppose à la source permanente du
mal.

Les relations entre Adam et le
Christ et la doctrine de saint Paul

D’Adam au Christ

Dans la catéchèse d'aujourd'hui, nous
nous arrêterons sur les relations
entre Adam et le Christ, dont parle
saint Paul dans la célèbre page de la



Lettre aux Romains (5, 12-21), dans
laquelle il remet à l'Eglise les lignes
essentielles de la doctrine sur le
péché originel. En vérité, dans la
première Lettre aux Corinthiens, en
traitant de la foi dans la résurrection,
Paul avait déjà présenté la
confrontation entre notre ancêtre et
le Christ.

Le bonheur apporté par le
“deuxième Adam”

Ce n'est pas tellement Adam, avec les
conséquences du péché sur
l'humanité, qui se trouve au centre
de la scène, mais Jésus Christ et la
grâce qui, à travers Lui, a été
déversée en abondance sur
l'humanité. La répétition du
"beaucoup plus" concernant le Christ
souligne que le don reçu en Lui
dépasse, de beaucoup, le péché
d'Adam et les conséquences qu'il
produit sur l'humanité, de sorte que
Paul peut parvenir à la conclusion:



"Mais là où le péché s'était multiplié,
la grâce a surabondé" (Rm 5, 20). La
comparaison que Paul effectue entre
Adam et le Christ met donc en
lumière l'infériorité du premier
homme par rapport à la
prééminence du deuxième.

La doctrine du péché originel tient-
elle debout ?

D'autre part, c'est précisément pour
mettre en évidence
l'incommensurable don de la grâce,
dans le Christ, que Paul mentionne le
péché d'Adam: on dirait que si cela
n'avait pas été pour démontrer
l'aspect central de la grâce, il ne se
serait pas attardé à traiter du péché
qui "par un seul homme... est entré
dans le monde, et par le péché est
venue la mort" (Rm 5, 12). C'est pour
cette raison que si dans la foi de
l'Eglise a mûri la conscience du
dogme du péché originel, c'est parce
qu'il est lié de manière indissoluble



avec l'autre dogme, celui du salut et
de la liberté dans le Christ. Nous ne
devrions donc jamais traiter du
péché d'Adam et de l'humanité en le
détachant du contexte du salut, c'est-
à-dire sans les placer dans le
contexte de la justification dans le
Christ.

Mais en tant qu'hommes
d'aujourd'hui, nous devons nous
demander: quel est ce péché
originel? Qu'est-ce que Paul enseigne,
qu'est-ce que l'Eglise enseigne? Est-il
possible de soutenir cette doctrine
aujourd'hui encore? Un grand
nombre de personnes pense que, à la
lumière de l'histoire de l'évolution, il
n'y a plus de place pour la doctrine
d'un premier péché, qui ensuite se
diffuserait dans toute l'histoire de
l'humanité. Et, en conséquence, la
question de la Rédemption et du
Rédempteur perdrait également son
fondement. Le péché originel existe-
il donc ou non?



Paradoxe: le bien et le mal
naissent dans le coeur humain

Pour pouvoir répondre, nous devons
distinguer deux aspects de la
doctrine sur le péché originel. Il
existe un aspect empirique, c'est-à-
dire une réalité concrète, visible, je
dirais tangible pour tous. Et un
aspect mystérique, concernant le
fondement ontologique de ce fait. La
donnée empirique est qu'il existe une
contradiction dans notre être. D'une
part, chaque homme sait qu'il doit
faire le bien et intérieurement il veut
aussi le faire. Mais, dans le même
temps, il ressent également l'autre
impulsion à faire le contraire, à
suivre la voie de l'égoïsme, de la
violence, de ne faire que ce qui lui
plaît tout en sachant qu'il agit ainsi
contre le bien, contre Dieu et contre
son prochain. Saint Paul, dans sa
Lettre aux Romains, a ainsi exprimé
cette contradiction dans notre être:
"En effet, ce qui est à ma portée, c'est



d'avoir envie de faire le bien, mais
non pas de l'accomplir. Je ne réalise
pas le bien que je voudrais, mais je
fais le mal que je ne voudrais pas" (7,
18-19). Cette contradiction intérieure
de notre être n'est pas une théorie.
Chacun de nous l'éprouve chaque
jour. Et nous voyons surtout autour
de nous la prédominance de cette
deuxième volonté. Il suffit de penser
aux nouvelles quotidiennes sur les
injustices, la violence, le mensonge,
la luxure. Nous le voyons chaque
jour: c'est un fait.

Qu’est-ce qui est réellement
“humain”?

En conséquence de ce pouvoir du
mal dans nos âmes s'est développé
dans l'histoire un fleuve de boue, qui
empoisonne la géographie de
l'histoire humaine. Le grand penseur
français Blaise Pascal a parlé d'une
"seconde nature", qui se superpose à
notre nature originelle, bonne. Cette



"seconde nature" fait apparaître le
mal comme normal pour l'homme.
Ainsi, l'expression habituelle: "cela
est humain" possède aussi une
double signification. "Cela est
humain" peut vouloir signifier: cet
homme est bon, il agit réellement
comme devrait agir un homme. Mais
"cela est humain" peut également
signifier la fausseté: le mal est
normal, est humain. Le mal semble
être devenu une seconde nature.
Cette contradiction de l'être humain,
de notre histoire doit susciter, et
suscite aujourd'hui aussi, le désir de
rédemption. Et, en réalité, le désir
que le monde soit changé et la
promesse que sera créé un monde de
justice, de paix et de bien est présent
partout: dans la politique, par
exemple, tous parlent de cette
nécessité de changer le monde, de
créer un monde plus juste. Et cela
exprime précisément le désir qu'il y
ait une libération de la contradiction



dont nous faisons l'expérience en
nous-mêmes.

Comment expliquer le mal?

Le fait du pouvoir du mal dans le
cœur humain et dans l'histoire
humaine est donc indéniable. La
question est: comment ce mal
s'explique-t-il? Dans l'histoire de la
pensée, en faisant abstraction de la
foi chrétienne, il existe un modèle
principal d'explication, avec
différentes variations. Ce modèle dit:
l'être lui-même est contradictoire, il
porte en lui aussi bien le bien que le
mal. Dans l'antiquité, cette idée
impliquait l'opinion qu'il existe deux
principes également originels: un
principe bon et un principe mauvais.
Ce dualisme serait infranchissable;
les deux principes se trouvent au
même niveau, il y aura donc
toujours, dès l'origine de l'être, cette
contradiction. La contradiction de
notre être refléterait donc



uniquement la position contraire des
deux principes divins, pour ainsi
dire.

La version évolutionniste

Dans la version évolutionniste, athée,
du monde, la même vision revient.
Même si, dans cette conception, la
vision de l'être est moniste, on
suppose que l'être comme tel porte
dès le début en lui le mal et le bien.
L'être lui-même n'est pas simplement
bon, mais ouvert au bien et au mal.
Le mal est aussi originel, comme le
bien. Et l'histoire humaine ne
développerait que le modèle déjà
présent dans toute l'évolution
précédente. Ce que les chrétiens
appellent le péché originel ne serait
en réalité que le caractère mixte de
l'être, un mélange de bien et de mal
qui, selon cette théorie,
appartiendrait à l'étoffe même de
l'être. C'est une vision qui au fond est
désespérée: s'il en est ainsi, le mal est



invincible. A la fin seul le propre
intérêt compte. Et chaque progrès
serait nécessairement à payer par un
fleuve de mal et celui qui voudrait
servir le progrès devrait accepter de
payer ce prix. Au fond, la politique
est précisément fondée sur ces
prémisses: et nous en voyons les
effets. Cette pensée moderne peut, à
la fin, ne créer que la tristesse et le
cynisme.

La réponse de la foi

Et ainsi, nous nous demandons à
nouveau: que dit la foi, témoignée
par saint Paul? Comme premier
point, elle confirme le fait de la
compétition entre les deux natures,
le fait de ce mal dont l'ombre pèse
sur toute la création. Nous avons
entendu le chapitre 7 de la Lettre aux
Romains, nous pourrions ajouter le
chapitre 8. Le mal existe,
simplement. Comme explication, en
opposition avec les dualismes et les



monismes que nous avons
brièvement considérés et trouvés
désolants, la foi nous dit: il existe
deux mystères de lumière et un
mystère de nuit, qui est toutefois
enveloppé par les mystères de
lumière.

Le bien comme seul principe

Le premier mystère de lumière est
celui-ci: la foi nous dit qu'il n'y a pas
deux principes, un bon et un
mauvais, mais il y a un seul principe,
le Dieu créateur, et ce principe est
bon, seulement bon, sans ombre de
mal. Et ainsi, l'être également n'est
pas un mélange de bien et de mal;
l'être comme tel est bon et c'est
pourquoi il est bon d'être, il est bon
de vivre. Telle est la joyeuse annonce
de la foi: il n'y a qu'une source
bonne, le Créateur. Et par
conséquent, vivre est un bien, c'est
une bonne chose d'être un homme,



une femme, la vie est bonne. S'ensuit
un mystère d'obscurité, de nuit.

Le mal comme un mystère

Le mal ne vient pas de la source de
l'être lui-même, il n'est pas également
originel. Le mal vient d'une liberté
créée, d'une liberté dont on a abusé.
Comment cela a-t-il été possible,
comment est-ce arrivé? Cela
demeure obscur. Le mal n'est pas
logique. Seul Dieu et le bien sont
logiques, sont lumière. Le mal
demeure mystérieux. On l'a
représenté dans de grandes images,
comme le fait le chapitre 3 de la
Genèse, avec cette vision des deux
arbres, du serpent, de l'homme
pécheur. Une grande image qui nous
fait deviner, mais ne peut pas
expliquer ce qui est en soi illogique.
Nous pouvons deviner, pas
expliquer; nous ne pouvons pas
même le raconter comme un fait
détaché d'un autre, parce que c'est



une réalité plus profonde. Cela
demeure un mystère d'obscurité, de
nuit.

La Croix du Christ: lumière, source
inépuisable de bien

Mais un mystère de lumière vient
immédiatement s'y ajouter. Le mal
vient d'une source subordonnée.
Dieu avec sa lumière est plus fort. Et
c'est pourquoi le mal peut être
surmonté. C'est pourquoi la créature,
l'homme peut être guéri. Les visions
dualistes, même le monisme de
l'évolutionnisme, ne peuvent pas dire
que l'homme peut être guéri; mais si
le mal ne vient que d'une source
subordonnée, il reste vrai que
l'homme peut être guéri. Et le Livre
de la Sagesse dit: "Les créatures du
monde sont salutaires" (1, 14 volg). Et
enfin, dernier point, l'homme non
seulement peut être guéri, mais il est
guéri de fait. Dieu a introduit la
guérison. Il est entré en personne



dans l'histoire. A la source constante
du mal, il a opposé une source de
bien pur. Le Christ crucifié et
ressuscité, nouvel Adam, oppose au
fleuve sale du mal un fleuve de
lumière. Et ce fleuve est présent dans
l'histoire: nous voyons les saints, les
grands saints, mais aussi les saints
humbles, les simples fidèles. Nous
voyons que le fleuve de lumière qui
vient du Christ est présent, il est fort.

Fonte: BENOÎT XVI, AUDIENCE
GÉNÉRALE, 3-12-2008

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/la-croix-source-
inepuisable-de-bien/ (23/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081203_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20081203_fr.html
https://opusdei.org/fr/article/la-croix-source-inepuisable-de-bien/
https://opusdei.org/fr/article/la-croix-source-inepuisable-de-bien/
https://opusdei.org/fr/article/la-croix-source-inepuisable-de-bien/

	La Croix: source inépuisable de bien

