opusdei.org

Josémaria Escriva et
Thomas More :
I’héroisme au
quotidien

Ces deux hommes sont des
modeles de fidélité a la foi
vécue dans la vie courante,
professionnelle et familiale.
Thomas More l'a incarnée avec
héroisme dans les différentes
fonctions qu'il a assumeées. Il est
un modele d'époux et de pere,
d'ami et d’homme integre, qui
sanctifie son travail quotidien.

12/12/2012



Ces deux hommes sont des modeles
de fidélité a la foi vécue dans la vie
courante, professionnelle et
familiale. Thomas More 1'a incarnée
avec héroisme dans les différentes
fonctions qu'il a assumées. Il est un
modele d'époux et de pére, d'ami et
d'homme integre, qui sanctifie son
travail quotidien. Josémaria Escriva,
lui, fonde 1'0Opus Dei pour rappeler
que Dieu attend de chacun la sainteté
dans la vie ordinaire, a partir de son
travail et des activités de chaque
jour, elles-mémes sanctifiables et,
grace a I'amitié, source de sainteté
pour les membres de la famille, les
collegues et connaissances.

En priére a Cantorbéry

Notre photo ci-contre montre le
fondateur de I'Opus Dei en priére' A
ses cOtés I'abbé del Portillo, qui sera
élu pour lui succéder apres son
rappel a Dieu en 1975 et qui
deviendra le premier évéque-prélat



de I'Opus Dei. IIs sont recueillis dans
I’église Saint-Dunstan, a Cantorbéry,
ou l'on vénere le chef de saint
Thomas More. Nous sommes le 3
septembre 1958.

Josémaria Escriva avait choisi le lord
chancelier de Henry VIII comme
intercesseur pour les relations de
I'Opus Dei avec les autorités
temporelles de toute nature. Il aurait
pu choisir un autre saint. Il avait
d'ailleurs hésité entre More et saint
Vincent Ferrier, O.P. Ce dernier, né a
Valence et mort a Vannes, était
presque son compatriote ; il était
nettement plus connu en Espagne, ou
il avait joué un role important dans
des conflits entre rois hispaniques et
a I'époque du Schisme d'Occident >,
Mais, d'une part, comme Escriva en
avait la perception tres nette dés le
premier instant, l'institution qu'il
avait fondée ne venait pas "combler
un besoin particulier d'un pays ou
d'une époque déterminée, parce que



des ses débuts Jésus veut que son
(Euvre ait une portée universelle,
catholique™. D'autre part, elle visait
essentiellement a promouvoir la
sanctification des laics dans le
monde, a I'occasion de leur travail
professionnel et de leur vie familiale
et sociale. Or, More répondait
davantage a ces deux
caractéristiques : d'un coté, de
souligner 'universalité de 1'Opus Dei
et, de l'autre, de s'étre sanctifié
précisément dans sa charge au
service du royaume d'Angleterre et
au sein de son foyer.

Les autres intercesseurs de 1'Opus
Dei ont également été choisis suivant
ce caractere d'universalité : saint Pie
X pour les relations avec le Saint-
Siége, le saint cure d'Ars pour les
relations avec les ordinaires des
lieux ou la Prélature réalise ses
activités apostoliques, saint Nicolas
de Bari pour les besoins matériels, et
sainte Catherine de Sienne pour tout



ce qui a trait a ’apostolat de 1'opinion
publique®.

Escriva, qui avait déja prié aupres de
More le 28 aott 1958, devait y
revenir les quatre années suivantes,
jusqu'en 1962 y compris. Une
anecdote, qui date de son premier
voyage outre-Manche, est
significative de la dévotion qu'il
vouait a notre saint. Dans l'oratoire a
Rome ou il célébrait habituellement
sa messe le fondateur avait fait
placer cinq reliquaires, un pour
chacun des intercesseurs. Tous
contenaient une relique du saint en
question, sauf celui de More, qui
restait inexorablement vide. Aussi
Escriva lanca-t-il un défi a ses
enfants de Grande-Bretagne : "Si
vous n'obtenez pas de relique de
saint Thomas More, je me verrai
obligé de mettre dans le reliquaire
une note disant : « ce reliquaire est
vide parce que mes enfants
d'Angleterre n'ont pas été capables



d'obtenir une relique de saint
Thomas More.... » > Un véritable défi,
en effet, car I’église Saint-Dunstan
appartient aux autorités anglicanes.
Défi également, du fait que les objets
ayant appartenu a More sont tous
répertoriés et marques d'un sceau
depuis longtemps. Pourtant, 'année
suivante, en 1969, 1'abbesse d'une
communauté religieuse qui conserve
sous verre le cilice du saint lui offre
un petit morceau de ce tissu.

Nous allons ici indiquer quelques
points sur lesquels Thomas More et
Escriva se rencontrent. Cela ne sera
fait que de facon fragmentaire :
d'autres aspects mériteraient d'étre
évoqués. Ceux que nous avons
retenus suffiront, a titre
d'échantillon, a faire comprendre
pourquoi le prétre espagnol a
finalement choisi le juriste anglais
comme intercesseur.

La vocation humaine



Escriva insiste vigoureusement sur le
fait que "la vocation humaine —la
vocation professionnelle, familiale et
sociale— ne s'oppose pas a la
vocation surnaturelle ; bien au
contraire, elle en est une partie
intégrante"®. C'est dire que rien, dans
la vie d'un chrétien, ne doit rester en
marge de sa quéte de la sainteté, que
tout doit 1'aider a l'acquérir. Car "il
n'y a pas —il n'existe pas—
d'opposition entre le service de Dieu
et le service des hommes ; entre
I'exercice des devoirs et des droits
civiques et celui des devoirs et des
droits religieux ; entre un effort pour
construire et perfectionner la cité
temporelle et la certitude que ce
monde que nous traversons est un
chemin qui nous conduit a la patrie
céleste."’

Dans un tel contexte spiritual, I'on
comprend l’attrait exerceé sur le
fondateur par la figure de More.
Parlant le 22 juin 1972, jour de la féte



liturgique du saint, il faisait le
commentaire suivant a ses fils
spirituels : "Ce matin j'ai vu ceci en
toute clarté dans la messe de saint
Thomas More : jusqu'a la fin de sa
vie, il a été exemplairement fidele au
roi, mais sans céder ne serait-ce que
d'un millimétre dans tout ce sur quoi
il ne pouvait pas céder. Des avant
que Dieu veuille '(Euvre dans le
temps, j'ai vu clairement les deux
domaines : les devoirs et les droits de
citoyen ; les devoirs et les droits de
chrétien. Et j'ai été conséquent."
More n'a pas accepté la charge de
lord chancelier parce qu'il
recherchait honneurs et pouvoir : il
entendait seulement servir Dieu et sa
patrie.

Respect scrupuleux de ses
engagements envers l'autorité civile
représentée par le monarque, fidélité
absolue a ses engagements envers
I'autorité supréme qu'est Dieu,
approfondissement sans cesse accru



de sa vocation baptismale, tant dans
sa vie conjugale que dans son travail,
puis in crescendo pendant son séjour
en prison, tels sont des aspects
essentiels de la vie de More.

I1s sont caractéristiques d'une facette
de la vocation chrétienne au milieu
du monde telle que Dieu l'a fait
comprendre a Escriva: la "mentalité
laique". Cette "mentalité laique,"
expliquait-il, présente trois
caractéristiques essentielles : "Etre
suffisamment honnéte pour assumer
sa responsabilité personnelle ; étre
suffisamment chrétien pour
respecter ses freres dans la foi, qui
proposent, dans les matieres de libre
opinion, des solutions différentes de
celles que défend chacun d'entre
nous ; étre suffisamment catholique
pour ne pas se servir de notre Mere
’Eglise en la mélant & des factions
humaines." °™™* More restera
toujours fidele a sa conscience. Celle-
ci lui faisait un devoir de refuser de



suivre son souverain quand il violait
I'indissolubilité du mariage et niait la
suprématie du pape. Mais cela ne
I'empéchait pas d'exercer ses devoirs
de sujet loyal et de maintenir entiére
obéissance aux ordres légitimes du
monarque. Une fois relevé de sa
charge, il continuera de défendre la
veérité dans ses différents écrits. Nous
pouvons dire qu'il vivait ce conseil
d'Escriva : "Sois intransigeant sur la
doctrine et sur la conduite. -Mais
souple dans la forme. -Main de fer
dans un gant de velours. -Sois
intransigeant, mais ne sois pas
grossier."'’ Une "sainte
intransigeance" poussée jusqu'au
témoignage supréme du martyre.

La sanctification du travail

More aborde le travail avec sérieux
et compétence, avec honnéteté et
justice, avec désintéressement et
loyauté. Il a compris que "Dieu a
envoyé I'homme ici-bas pour veiller



et travailler.""'Et si, & son arrivée a la
Chancellerie, il trouve nombre de
dossiers en souffrance, certains
depuis des années, il s'attelle a la
tache avec ardeur. Un jour, alors
qu'il demande qu'on lui présente
I'affaire suivante, on lui répond qu'il
n'y en a plus. "Grace a Dieu,
s'exclame-t-il, pour une fois ce
tribunal tellement affairé peut se
reposer!""

More avait appris avec joie de Pie de
la Mirandole que "le laic lui aussi
pouvait vivre donné a Dieu au milieu
du monde,""® que ce n'était pas
I'affaire des seuls clercs et des
religieux, que "la destinée humaine
est au-dessus des cultures et des
civilisations, et que la mission de
I'amoureux est de transformer la
société dans laquelle il vit, en
christianisant les entreprises
humaines et en rétablissant la
seigneurie du Christ sur l'univers,
c'est-a-dire en sanctifiant le travail et

nl4



les réalités temporelles. More apprit
aussi de Pie que la premiere regle de
celui qui se donne a Dieu est amare
unum tantum et contemnere
omniapro eo, aimer Dieu et lui seul,
et dédaigner tout pour lui (CWI,
376/21). Nous sommes au centre de
'esprit de I'Opus Dei, qui invite a
"sanctifier le travail, a se sanctifier
grace au travail et a sanctifier les
autres a l'occasion du travail," afin de
placer le Christ au sommet de toutes
les activités humaines et, comme le
dit saint Paul, d'instaurare omnia in
Christo.” N'oublions pas que "la
seule noblesse reconnue en Utopie
est celle du travail." En effet, "la
constitution utopienne valorise le
travail au point d'en faire une
oblation a la divinité." °Le travail se
présente ainsi comme "libération et
fondement de la dignité de
I’homme." "’

Le gout du travail bien fait, de la
perfection dans les petites choses qui



permettent de I'accomplir
rapidement, intensément,
consciencieusement, que nous
trouvons chez More, nous le
rencontrons aussi chez Escriva. *®
L'harmonie est telle qu'elle touche
méme la notion de repos. Son role,
dit More, est de "restaurer les forces
usées par le travail [...]. Le repos et la
récréation sont comme la sauce, il ne
faut pas en faire le fond du festin." *

Escriva dit, quant a lui, que "le repos
ne consiste pas a ne rien faire : c'est
se distraire a des activités qui exigent
moins d'efforts."” *

La vocation matrimoniale

L'esprit de sanctification de la vie
ordinaire proné par Escriva
contribue a présenter le mariage
comme une véritable vocation au
sein de ’Eglise. *' Saint Paul avait
posé les fondements de la dignité du
mariage chrétien, lorsqu'il écrivait
aux fideles de 1'Eglise d'Ephese



(5.22-23 et 25) : "Femmes, obéissez a
VOS maris, comme au Seigneur : car
le mari est le chef de la femme,
comme le Christ est le chef de
1'Fglise, son Corps, dont il est le
Sauveur." Et puis : "Maris, aimez vos
femmes comme le Christ a aimé
1'Eglise, il s'est livré pour elle." Pour
sa part, le concile Vatican II a
souligné que, lorsque les époux
chrétiens vivent de la grace du
sacrement de mariage, "pénétrés de
I'Esprit Saint qui imprégne toute leur
vie de foi, d'espérance et de charité,
ils parviennent toujours davantage a
leur perfection personnelle et a la
sanctification mutuelle, et donc
ensemble a la glorification de Dieu."
* Cependant il y avait un coté
révolutionnaire dans l'enseignement
du fondateur quand il écrivait, en
1939 : "Tu ris parce que je te dis que
tu as 'la vocation au mariage' ? -Eh
bien, tul'as. Et c'est bien une
vocation" **; ou quand, deux ans plus
tard, il disait a un homme marié :



"Dieu t'appelle sur des chemins de
contemplation." **Le Saint-Siége
devait reconnaitre cette réalité,
présente dans le charisme d'origine
de la fondation, *en approuvant
I'existence dans 1'Opus Dei de
membres mariés ou ouverts au
mariage —de fait, ils constituent la
majorité de ses fidéles— qui vivent
donc leur vocation au sein de leur
famille.

L'on sait que More hésita longuement
entre la prétrise et le mariage lors de
son séjour chez les Chartreux de
Londres, ou il vécut sans prendre
d'engagement. Il finit par se décider
a prendre épouse. La vie familiale lui
procurera de grandes joies. Il écrira a
ses filles qu'il attend de tout son
coeur le moment de rentrer a la
maison. More est conscient d'avoir
une tache importante a remplir dans
son foyer familial : "Rentré a la
maison, il me faut causer avec ma
femme, bavarder avec les enfants,



m'entretenir avec les domestiques.
Toutes ces occupations, pour moi,
sont a mettre au nombre des
obligations, puisqu'il faut
nécessairement les accomplir —
nécessairement — sil'on ne veut pas
vivre chez soi comme un étranger".”
L'acceptation de la volonté de Dieu
par More devait en faire un
instrument hors pair des desseins
divins, au point de devenir un
modele de sainteté dans l'exercice du
travail professionnel réalisé avec
compétence et sens des
responsabilités. "S'agissant de
questions sérieuses ou de simples
balivernes, il faut les faire avec
diligence et d'une maniere réfléchie,"
?7 écrit-il. C'est ce que Josémaria
appellera le soin des petites choses :
"Faites tout par Amour. -Ainsiiln'y a
pas de petites choses : tout est
grand." *®



Chez More, l'on ne peut pas séparer
le juriste, ’homme d'Etat et le pére
de famille du chrétien et, en
définitive, du saint, puisqu'il est
devenu saint par et dans toutes les
facettes de sa vie. Nous trouvons en
lui la syntheése parfaite d'une vie
chrétienne cohérente, ou la foi
impreégne tous les faits et gestes. C'est
ce que Josémaria a qualifié d"unité
de vie." * Une unité de vie "simple et
forte", qui fait que le chrétien en
arrive a ne plus voir de frontiére
entre la priere et le travail, parce que
"le moment vient ou l'on ne sait plus
distinguer ces deux concepts [...],
contemplation et action, qui finissent
par signifier la méme chose dans
l'esprit et dans la conscience.” ** Chez
More, il n'existe jamais de divergence
entre ce qu'il ressent dans son ame et
son action dans le monde : "Le
christianisme n'est pas seulement un
élan de l'esprit, mais une tache
intégrale de 'homme, corps et ame ;
et il doit imprégner par conséquent



ses dévotions, sa vie de famille, ses
loisirs et le travail quotidien.” *

Etre du monde sans étre mondain,
telle est la caractéristique du
chrétien qui sait n'étre ici-bas que
pour préparer son entrée dans la
patrie définitive et y conduire
d'autres ames avec lui. Si More
aimait incontestablement les réalités
humaines, il n'en était pas moins
détaché, puisant dans la croix la
force nécessaire pour étre fidele a
Dieu et a sa foi. En témoigne sa
réaction face a l'incendie qui réduisit
en cendres une partie de ses biens. Il
écrit a sa femme : "Emmene toute la
maisonnée a I’église, et 1a, remerciez
Dieu a la fois pour tout ce qu'il nous
a donné, et pour tout ce qu'il nous a
enlevé, et pour tout ce qu'il nous a
laissé, et qu'il peut accroitre, si cela
lui plait, quand il le voudra, et s'il lui
plait de nous en laisser encore
moins, qu'il en soit selon son bon

plaisir".*



A cette directive d'aimer la volonté
de Dieu s'ajoutent des instructions
pour dédommager les voisins des
pertes qu'ils ont pu subir et pour
prendre soin des ouvriers dont
I'emploi serait devenu superflu apres
la destruction des granges. C'est bien
une illustration de la mentalité non
cléricale de More. Le revers de
fortune, ou l'austérité imposée par
les circonstances n'altérera jamais
I'unité familiale et la joie qui
revétaient une importance capitale
dans sa vie : "Cette harmonie entre le
naturel et le surnaturel est 1'élément
qui décrit peut-étre plus que tout
autre la personnalité du grand
homme d'Etat anglais.” *

L'amitié

IT est bien connu que More a été un
ami particulierement fidele.
L'histoire nous a 1égué le nom de
nombre de ses amis : John Colet,
doyen de la cathédrale, son



confesseur et directeur spirituel et
fondateur de Saint Paul's School ;
William Grocyn, curé de St Lawrence
(Londres), professeur de grec a
Oxford, qui lui fit faire des
conférences dans son église ; Thomas
Linacre, médecin et prétre, son
mentor pour l'étude d'Aristote ;
William Lily, directeur de I’école
Saint-Paul a Londres, qu'il a qualifié
de "trées cher associé de mes
affaires"*; les humanistes Franz van
Cranevelt, Jérome Busleyden, Jean-
Louis Vives, Pierre Gilles (Petrus
Aegidius), secrétaire de la ville
d'Anvers, chez qui il passe les jours
les plus délicieux de sa vie® ;
Guillaume Bude, avec qui il échange
beaucoup de lettres ; Cuthbert
Tunstal, évéque de Londres puis de
Durham, que More accompagna dans
les ambassades de 1515 et de 1521
aupres de Charles-Quint a Bruges et
dans celle de 1529 a Cambrai pour la
Paix des Dames; Antonio Bonvisi,
marchand italien, son ami pendant



quarante ans. Emprisonné dans la
Tour de Londres, More lui fait ses
adieux : "Toi, de tous les amis le plus
fidele et le plus cher, toi que j'avais
coutume d'appeler la prunelle de
mes yeux." Et, dans ces moments si
douloureux qui le séparent de sa
condamnation, il ajoute, en latin : "Je
me repose dans la douceur de ton
admirable amitié. Et il me semble
que cette prospérité de la dite tienne
fidele amitié balance ce malheureux
naufrage de mes vaisseaux." *°

L'amitié avec Erasme est un pari. Elle
se fonde surtout sur la communitas
studiorum, sur le fait d'étre en
quelque sorte des "compagnons
d'armes." Mais elle est aussi, pour
une "part décisive, une alliance de la
lutte des esprits, une lutte dans
laquelle des humanistes défendaient
la revitalisation de I'Antiquité et,
surtout, du grec, non seulement
comme un objet culturel en général,
mais aussi comme quelque chose de



spécifiquement chrétien.” *’37 Une
amitié poussée jusqu'a étre un
"amour indompté."*

More est aussi l'ami de Henry Vili.
"Toute sa carriére [en] est la preuve."
* 11 est vrai que le roi et la reine
aimaient s'entretenir avec More et le
retenaient souvent pour jouir de sa
compagnie. Rogers atteste que Henry
VII pouvait se promener avec son
chancelier en lui passant
affectueusement le bras autour du
col.

"Quand je parle 'd'apostolat d'amitié’,
je me réfere a une amitié
‘personnelle’ sacrifiée, sinceére : étre a
tu et a toi, parler a coeur ouvert,"
“disait Escriva. Il avait fait de
I'amitié le fondement d'un apostolat
qu'il qualifiait "d'amitié et de
confidence." Cette amitié est donc un
moyen privilégié pour christianiser
la société. "Pour que notre monde
suive un chemin chrétien —le seul



qui en vaille la peine— nous devons
vivre avec les hommes dans une
amitié loyale, fondée en premier lieu
sur une loyale amitié avec Dieu." *
Etre "amis de Dieu"* est donc le
préalable, puisque l'apostolat est le
débordement de la vie "en dedans.” **

Le laic

Les aspects que nous avons évoqués
—vocation humaine, sanctification
du travail, vocation matrimoniale,
amitié— sont typiques de quelqu'un
qui vit au milieu du monde. More
avait compris 'importance du laic
dans la cité. Nous le voyons ainsi
réagir vivement dans sa lettre a un
moine contre l'attitude consistant a
affirmer "que la forme de vie
monastique était par principe
supérieure a la forme de vie laique,
la conviction, exposée de facon
démonstrative, que le moine était par
principe le chrétien le meilleur, le
plus pres de Dieu, celui qui lui



plaisait le plus, le plus sur de son
salut." * Toute la mission d'Escriva
consistera a proclamer haut et fort,
anticipant ainsi l'enseignement du
concile Vatican II, d'une part, que la
sainteté n'est pas réservée a une élite,
mais que c'est la vocation propre a
tout baptisé ; et, de 1'autre, que nous
sommes tous appelés a une méme
sainteté. En préconisant non pas
"une spiritualité des laics,” mais "une
spiritualité laique,” ** il ouvrait ainsi
les chemins de la sainteté du laic au
milieu des activités de la vie
courante, notamment du travail sous
toutes ses formes. "Tu as 1'obligation
de te sanctifier, rappelait-il au laic,
homme ou femme. —Toi aussi. Qui
pense que c'est une tache
exclusivement réservée aux prétres
et aux religieux ? Le Seigneur a dit a
tous, sans exception : 'Soyez parfaits,
comme votre Pére céleste est
parfait™ (Mt 5.48). *



Tous ces facteurs expliquent que
Josémaria ait pu dire que, puisqu'il
n'avait cesse de lutter avec cohérence
et perfection pour remplir ses
obligations familiales et
professionnelles et d'aimer I'Eglise et
le pape, s'il vivait de nos jours, More
pourrait appartenir a 1'Opus Dei. ¥
C'est-a-dire, en réponse a un appel
divin, participer pleinement aux
activités apostoliques de la prélature,
avec une disponibilité compatible
avec ses obligations familiales,
professionnelles et sociales, 8 et
transformer sa vie en priorité
effective, en contemplation.

Escriva le pensait, tout comme il était
convaincu que les batisseurs de
cathédrales, qui sculptaient de
véritables dentelles de pierre
invisibles d'en bas, avaient accompli
un véritable travail de Dieu et
auraient, eux aussi, pu faire partie de
I'Opus Dei, car ils savaient sanctifier



leur travail personnel, en faire un
opus Dei, un travail de Dieu. *

Il pouvait le dire aussi parce qu'il ne
regardait pas les saints comme des
personnages lointains, mais comme
des étres de chair et d'os dont il
pénétrait la vie et avec lesquels il
s'identifiait. Nul doute qu'il vivait le
conseil qu'il avait donné a un
historien alors en train de rédiger
une vie du chancelier martyr. "Je
parlais un jour, raconte t-il, a
Londres, avec Monseigneur Escriva
de Balaguer sur un aspect de la vie
de Thomas More qu’il n'était pas
facile de comprendre de prime
abord. Il m'a indiqué qu'il convenait
d'en approfondir les motivations. En
me donnant une norme
biographique que je n'ai pas oubliée :

Il faut se mettre dans le personnage.
50

Revue Moreana Vol. 38, 147-148
(décembre 2001), pp. 25-40



Notes

1. L'année 2002 est marquée par le
centenaire de la naissance du
bienheureux Josémaria, né le 2
janvier 1902, a Barbastro (Aragon), et
par sa canonisation, prévue pour le 6
octobre. Voir Andrés Vazquez de
Prada, Le Fondateur de l'Opus Dei. Vie
de Josémaria Escriva, traduit de
I'espagnol par F. Gondrand et
Dominique Le Toumeau, voi. I, Paris-
Montréal : Le Laurier - Wilson &
Lafleur, 2001.

2 . Voir Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei.
Mons.Josémaria Escriva de Balaguer
(1902-1975), Madrid : Rialp, 1983,223.

3. Escriva, Lettre, 19 mars 1934, n°
15, citée dans A. de Fuenmayor- V.
GoOmez-Iglesias-].-L. Illanes,
L'Ttinéraire juridique de l'Opus Dei.
Histoire et défense d'un charisme,
Paris : Desclée, 1992, 50.



4. Voir Peter Berglar, L'Opus Dei et
son fondateur Josémaria Escriva,
Paris : Marne, 1992, 330.

5. Dans A. Sastre, Tiempo de caminar.
Semblaza de Monsefior Josemaria
Escriva de Balaguer, Madrid : Rialp,
1989, 375.

6. Entretiens avec Monseigneur
Escriva de Balaguer, Paris : Le
Laurier, 3e ed., 1987, n° 60, 106.

7. Amis de Dieu, Paris : Le Laurier, 3e
éd., 2000, n° 165.

8. Postulazione della Causa di
Beatificazione e di Canonizzazione
del Servo di Dio Josemaria Escriva de
Balaguer Sacerdote Fondatore
dell'Opus Dei, Articoli del Postulatore,
Rome, 1979, n° 784.

9. Homeélie "Aimer le monde
passionnément, " Entretiens..., n° 117,
211.



10. Sois intransigeant sur la doctrine
et sur la conduite. — Mais souple
dans la forme. — Main de fer dans
un gant de velours. — Sois
intransigeant, mais ne sois pas
grossier. Chemin, Paris : Le Laurier,
8e ed., 1996, n. 397 .

11. Thomas More, La Céne du
Seigneur, 1533, cité par Germain
Marchadour, Thomas More. Un
homme pour toutes les saisons, Paris :
Les Editions ouvriéres, 1992, 49.

12. Cité par Andrés Vazquez de
Prada, Sir Tomas Moro Lord Canciller
de Inglaterra, Madrid : Rialp, 1962,
239.

13. Cité par P. Berglar, La hora de
Tomds Moro. Solo frente al Poder,
Madrid: Palabra, 1993, 27 (traduit de
I'allemand Die Stende des Thomas
Morus. Einer gegen die Macht, par E.
Banus).



14. Vazquez de Prada, Sir Tomads
Moro, 77.

15. Ephésiens 1.10; devise de saint Pie
X.

16. Andre Prévost, L'Utopie de
Thomas More. Présentation, texte
original, appareil critique, exégese,
traduction et notes, préface de
Maurice Schumann, Paris : Marne,
1978, 97-8 et 617.

17. Vazquez de Prada, Sir Tomads
Moro...,140.

18. Voir D. Le Tourneau, "Remarques
sur la place du travail dans la
sanctification des laics," Al Manarat
41 (2000), 3-22.

19. La Céne du Seigneur, cité par G.
Marchadour, Thomas More..., 49.

20. Amis de Dieu, n° 62.



21. Voir Escriva, Le mariage, vocation
chrétienne, Paris : Collection du
Laurier n° 9, 1980.

22. Concile Vatican II, constitution
pastorale Gaudium et spes, n° 48.

23. Chemin, n° 27.

24. Gite dans A. de Fuenmayor-V.
Gomez-Iglesias-]. L. Illanes,
L'Ttinéraire juridique de l'Opus Dei...,
239.

25. Idem, 243.

26. More, Lettre a Pierre Gilles, qui
sert de préface a l'Utopie. Prévost,
346.

27. Lettre a ses enfants, 3 septembre
1522 . Rogers 107.

28. Chemin, n°813.

29. Voir Le Tourneau, "Une
spiritualité pour notre temps," Al
Manarat 36 (1995), 3-19; L'Unite de vie



et la sainteté ordinaire d'apres le
bienheureux Josémaria Escriva,
Cahiers du Laurier n°® 187-188, 1999.

30. Gite par Le Tourneau, L'Opus Dei,
Paris, P.U.F., coli. Que sais-je ?, n°
2207, 5e ed., 1998,32.

31. Vazquez de Prada, Sir Tomas
Moro..., 117.

32. E. F. Rogers, The Correspondence
of Sir Thomas More, Princeton UP,
1947, 243. Voir également Prions avec
saint Thomas More, textes traduits et
présentés par Germain Marc’hadour
avec l'assistance de Jocelyne
Malhomme, Angers : Ed. Moreana,
1997, 40-41.

33. Jean Paul II, moto proprio
proclamarli saint Thomas More
patron des responsables de
gouvernement et des hommes
politiques, 31 octobre 2000, n° 4.



34. Th. More, Lettre a Colet, 23
octobre (e. 1504); Rogers,
Correspondence, 9/67-68 ; citée dans
Vazquez de Prada, Sir Tomas Moro,
79.

35. Vazquez de Prada, Sir Tomas
Moro, 127.

36. Rogers, 560-561, selon la
traduction de Pierre Leyris dans
More, Ecrits de prison, précédés de la
vie de Sir Thomas More par William
Roper, Paris : Seuil, 1953, 145-146.

37. Berglar, Lahora de Tomas Moro...,
196.

38. Vazquez de Prada, Sir Tomas
Moro..., p. 108.

39. L'Expérience de Dieu avec Thomas
More. Introduction et textes choisis
par Jacques Dufresne, Montreal :
Fides, 1999, 28.



40. Sillon, Paris : Le Laurier, 2e ed.,
1998, n° 191.

4.1.]. Escriva, Farge, n° 193.

42. Titre donne par Josémaria a un
recueil d'homélies (voir note 7).

43, Voir Escriva, Chemin, n° 961.

44. Thomas More, In Defense of
Humanism, Ed. Daniel Kinney, CW15,
Vale UP, 1986, 197-311. Traduction
fran9aise par Henri Gibaud, Moreana
27-28, 39-82. Cité par Berglar, La hora
deTomas Moro..., 213.

45. Card. Albino Luciani (futur pape,
sous le nom de Jean-Paul 1),
"Chercher Dieu dans le travaii
quotidien," // Gazzettino di Venezia,
25 juillet 1978.

46. Chemin, n°291.

47. Voir Berglar, L'Opus Dei..., 231 et
330. Lettre de Mgr del Portillo
al'auteur, Sjuin 1977.



48. Voir Codex Juris Particularis
Operis Dei ou Statuto, art. 11. Voir le
texte dans A. de Fuenmayor-V.
GOmez-Iglesias-].-L. Illanes,
L'Itinéraire juridique de l'Opus Dei..,
770 ; P. Rodriguez-F. Ocariz-]J. L.
Illanes, L'Opus Dei dans I'Eglise.
Introduction ecdésiologique a la vie et
a l'apostolat de l'Opus Dei,
Beauvechain : Editions Nauwelaerts,
1996, 240.

49, AmisdeDieu, n° 65, 63.

50. Rapporté par Vazquez de Prada,
El Fundador dei Opus Dei..., 13.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/josemaria-escriva-
et-thomas-more-lheroisme-au-
quotidien/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/fr/article/josemaria-escriva-et-thomas-more-lheroisme-au-quotidien/
https://opusdei.org/fr/article/josemaria-escriva-et-thomas-more-lheroisme-au-quotidien/
https://opusdei.org/fr/article/josemaria-escriva-et-thomas-more-lheroisme-au-quotidien/
https://opusdei.org/fr/article/josemaria-escriva-et-thomas-more-lheroisme-au-quotidien/

	Josémaria Escriva et Thomas More : l’héroïsme au quotidien

