
opusdei.org

Je vous ai appelés
amis (V) : L'art de
l'amitié

L'amitié qu'un chrétien offre à
son entourage a toujours été
une source d'admiration. Avec
le temps viennent toujours de
nouveaux scénarios et de
nouveaux défis.

08/09/2020

Nous sommes dans les dernières
années du deuxième siècle. Les
chrétiens vivant dans l'Empire
romain sont violemment persécutés.



Un juriste du nom de Tertullien, qui a
embrassé le christianisme peu de
temps auparavant, prend la défense
de ses frères dans la foi, qu'il connaît
désormais de plus près. Et il le fait
par un traité dans lequel il cherche à
informer les gouverneurs des
provinces romaines de la vraie vie de
ceux qui ont été injustement accusés.
Lui-même avait déjà admiré les
chrétiens même sans l'être encore, et
surtout les martyrs ; Mais
maintenant, recueillant l'opinion de
beaucoup, Tertullien résume dans un
commentaire ce qui est dit à propos
de ces petites communautés : «
Regardez comme ils s’aiment !»[1].

Il existe de nombreux témoignages
de cette amitié vécue par les
premiers chrétiens. Peu de temps
avant, au début du même siècle,
l'évêque Saint Ignace d'Antioche,
alors qu'il se rendait à Rome pour y
trouver le martyre, écrivait une
lettre au jeune évêque Polycarpe.



Dans celle-ci, parmi divers conseils, il
l'exhorte à s'approcher « avec
douceur » de ceux qui sont loin de
l'Église, car il n'y aurait aucun mérite
à n'aimer que les « bons disciples
»[2]. Bien sûr, nous savons que le
Christ se rend présent dans l'histoire
à travers son Église, ses sacrements,
la Sainte Écriture, mais Il le fait aussi
à travers la charité avec laquelle
nous, chrétiens, traitons ceux qui
nous entourent. L'amitié est un de
ces « chemins divins de la terre »[3]
que Dieu a ouverts en se faisant
homme, ami de ses amis. C'est un
terrain sur lequel nous pouvons
ressentir, d'une manière particulière,
cette mystérieuse coopération entre
l'initiative de Dieu et notre propre
correspondance.

Pour cette raison, pour que le Christ
parvienne aux autres à travers nos
relations, il est important de grandir
dans la vertu et dans l'art de l'amitié ;
de déployer notre capacité d'aimer



les autres et d'aimer avec les autres ;
de laisser notre vie se transformer
avec cette passion de la partager
avec les autres. Faisons donc en sorte
que notre caractère se forme - ou se
réforme - pour nous rendre aimables
et construire des ponts. Nous voulons
que même nos gestes, notre façon de
parler, de travailler ou de bouger,
favorisent la rencontre avec les
autres. Tout cela, en comptant
toujours sur notre propre manière
d'être, sur nos limites personnelles,
car il y a des façons infinies d'être un
bon ami.

L’un à côté de l'autre

C.S. Lewis disait que l'on s'imagine «
les amoureux se regardant face à
face, et, en revanche, les amis, côte à
côte, regardant vers l'avant »[4], vers
quelque chose à faire, à réaliser
ensemble. Un ami non seulement 
aime son ami, mais il aime avec lui ; il
se passionne pour les activités, les



projets et les idéaux de valeur de
l'autre personne. Cette amitié naît
souvent simplement en partageant
des tâches qui sont de véritables
biens communs et, ainsi, les amis
grandissent ensemble dans les vertus
nécessaires pour les réaliser.

En ce sens, cela aide beaucoup de se
passionner pour de bonnes choses,
d'avoir de nobles ambitions. Il peut
s'agir d'une entreprise
professionnelle ou universitaire ;
d'une initiative culturelle, éducative
ou artistique, comme lire ou écouter
de la musique en groupe, jusqu'à
promouvoir des activités grand
public ; des formes de service social
ou civique ; Il peut également s'agir
d'une initiative de formation, comme
un club de jeunes ou de familles, ou
une activité visant à diffuser le
message chrétien. L'amitié se
renforce aussi par le partage de
tâches ménagères comme la
décoration, la cuisine, le bricolage, le



jardinage, ou bien sûr dans la
pratique du sport, des excursions, de
jeux et autres loisirs. Toutes ces
activités sont l'occasion de passer des
moments agréables pendant lesquels
vont croître peu à peu la confiance et
l'ouverture mutuelle à d'autres
dimensions que celles de sa propre
vie. En fin de compte, il est difficile -
et peut-être même inutile - de savoir
si nous faisons toutes ces choses pour
être avec nos amis ou si nous avons
des amis pour faire de bonnes choses
avec eux.

Au contraire, quiconque conduit sa
vie de manière purement
fonctionnelle, pensant tout du point
de vue pratique, verra sa capacité à
se faire des amis grandement
diminuée. Il pourra avoir, tout au
plus, des collaborateurs dans
certaines tâches utiles ou des
complices pour passer le temps. Mais
c'est alors une amitié qui
s'instrumentalise, puisqu'elle n'est



mise au service que d'un projet
centré sur soi-même.

« C'est ainsi que ça devrait être »

Mais l'amitié ne consiste pas
seulement à faire des choses
ensemble. Ce doit être « une amitié
"personnelle", sacrifiée, sincère : être
à tu et à toi, parler à cœur ouvert
»[5]. Bien que les paroles entre amis
ne soient pas toujours nécessaires, il
est typique des amis de converser. Et
c'est tout un art d'apprendre à
susciter de bonnes conversations,
avec une ou plusieurs personnes. Par
conséquent, que ceux qui veulent
grandir dans l'amitié évitent
l'activisme frénétique et recherchent
des moments favorables pour être
ensemble, sans regarder la montre
ou le téléphone portable. Si l'on
cherche à faciliter cet échange
personnel, il ne faut pas non plus
négliger le lieu, ou l'environnement.
C'est pourquoi il est utile d'avoir des



espaces communs, avec des coins qui
peuvent accueillir les rencontres
entre personnes. Saint Josémaria
attachait une grande importance à
l'installation matérielle des centres
de l'Œuvre, car ils devaient faciliter
matériellement l'atmosphère
d'amitié, avec leur bon goût et leur
air de famille.

Inviter quelqu'un à rejoindre un
groupe d'amis, à partager une
expérience inspirante ou des
réflexions sur un sujet intéressant,
aide généralement à améliorer
naturellement le niveau de la
conversation. C'est aussi le cas des
lectures faites en commun, puisqu'il
s'agit de participer à ce grand débat
avec les auteurs du présent et du
passé, et c’est l'occasion de
rassembler nombre de nouveaux
compagnons de voyage possibles.
Non moins important - et cela reflète
une vérité profonde sur l'homme -
est le fait que l'amitié nous rassemble



souvent autour d'une table, pour
savourer ensemble une bonne
cuisine et une boisson qui allège
l'esprit. Tant de fois, dans ces longues
conversations, nous anticipons le
ciel : « nous le percevons tout à
coup : oui, ce serait précisément cela
– la vraie « vie » – ainsi devrait-elle
être ».[6]

Mais la véritable amitié ne se
contente pas seulement de la
conversation entre ceux qui forment
un groupe d'amis. Elle exige aussi
des moments d’isolement, une
certaine intimité, où on peut parler «
cœur à cœur ». Les bons amis et les
proches comprennent ce besoin et
procurent cet espace sans jalousie ni
soupçon. De cette manière, le
contexte propice est créé pour les «
discrètes indiscrétions »[7], pour le
conseil mutuel, pour la confidence.
Dieu utilise également ces moments
pour accompagner spirituellement
les âmes et même pour suggérer aux



amis des « horizons insoupçonnés de
générosité »[8], comme le partage
d'une mission divine dans le monde.

L'amitié dans un monde trépidant

Il est également bon de considérer,
avec réalisme, certaines
caractéristiques de notre culture
contemporaine qui posent un défi à
la façon dont nous vivons l'amitié. Il
faut dire, tout d'abord, qu’il n’y a pas
d’obstacles insurmontables. D'une
part, parce que nous avons toute la
grâce de Dieu. Mais aussi parce qu'il
est facile de voir que là où l'amitié est
moins fréquente et moins profonde,
elle est plus nécessaire et plus
intensément désirée par le cœur des
hommes et des femmes. En
paraphrasant Saint Jean de la Croix,
nous pourrions dire : « Là où il n'y a
pas d'amitié, mettez l'amitié, et vous
obtiendrez l’amitié ».

Pensons, par exemple, à l'ambiance
excessivement compétitive de



certaines professions ou de certains
milieux. Elle conduit parfois à une
mentalité pragmatique ou méfiante,
même enrobée dans une bonne
éducation purement apparente. Il
semble alors que si l'on travaillait
avec un autre comportement, le
résultat serait que d'autres
profiteraient de nous. Certes, nous ne
pouvons pas être naïfs, mais un tel
environnement doit être purifié de
l'intérieur, grâce à des personnes
montrant un mode de vie différent. Il
n'y a pas besoin de faire pression, de
crier, de tricher ou de profiter des
autres pour atteindre les objectifs
professionnels. Un chrétien garde
toujours à l'esprit que le travail est
un service. Voilà pourquoi il aspire à
être un patron, un collègue, un client
ou un professeur avec qui on peut
devenir un bon ami, sans cesser de
respecter les règles de chaque
profession.



Nous pouvons également créer des
environnements propices à l'amitié
en évitant le stress excessif,
l'activisme ou la dispersion. Il est
vrai que, dans notre monde
trépidant, il est parfois difficile
d'atteindre la sérénité nécessaire
pour se faire de nouveaux amis ; et
que, même au repos, l'agitation est
généralement liée aux façons de 
déconnecter. C'est précisément
l'occasion - avec humilité et en
connaissant notre fragilité - d'offrir
aux autres un exemple séduisant,
typique de celui qui « lit la vie de
Jésus-Christ »[9]: marcher
calmement, sourire, profiter de
l'instant, contempler, se reposer avec
des choses simples, être créatifs pour
inventer des plans alternatifs, etc.
[10].

Espérer en ce qui nous unit

Le maintien d'une « attitude positive
et ouverte face à la transformation



actuelle des structures sociales et des
formes de vie. »[11], comme le
recommandait saint Josémaria,
facilite l'amitié avec de nombreuses
personnes, même lorsqu'il existe des
distances générationnelles. De plus,
un amour profond de la liberté
d'autrui est nécessaire, pour ne pas
tomber dans la rigidité face à
quelque chose qui peut être vu de
plusieurs manières. « Certaines
manières de s’exprimer - rappelle le
prélat de l'Opus Dei - peuvent
troubler ou entraver la création d’un
climat d’amitié. Par exemple,
lorsqu’on est trop catégorique dans
l’expression de ses opinions,
lorsqu’on donne l’impression de
penser que sa propre manière de
voir est définitivement arrêtée, ou
lorsqu’on ne sait pas s’intéresser
activement à ce que disent les autres,
on agit d’une façon qui renferme sur
soi »[12].



Il est vrai que, dans plusieurs
endroits, s'est répandue une vision
de la vie avec laquelle il est difficile
d'accepter certains principes de base
de la loi morale. Cela suppose que
parfois on nie la possibilité même de
l'amour bienveillant : souhaiter le
bien de l'autre pour lui-même. Peut-
être que cette approche ne considère
les relations humaines qu’avec un
calcul d'utilité ou des sentiments de
sympathie sans trop de fondement.
Ceci, bien sûr, peut devenir une
source de malentendus et même de
conflits.

Dans cette situation, il est important
de ne pas confondre le dialogue
propre à l'amitié avec une
argumentation philosophique,
juridique ou politique ; un dialogue
amical ne veut pas dire que l'on
essaie de convaincre l'autre de nos
idées, même lorsque ces idées sont
des formulations classiques ou
magistérielles d'une sorte de vérité.



Et cela ne signifie pas « ne pas
appeler les choses par leur nom » ou
perdre la capacité de discerner le
bien du mal. Ce qui se passe, c'est
que notre raisonnement n'a de
valeur dans un dialogue que lorsqu'il
part d'un principe ou d'une autorité
commune[13]. Bien qu'il y ait aussi
du temps pour la conversion
personnelle dans l'amitié, il est
généralement préférable de trouver
les points d'accord plutôt que de
souligner ce qui nous sépare ; c'est le
lieu pour offrir notre propre
expérience, sans grandes
élaborations intellectuelles, avec
toute la force de quelqu'un qui
partage ses soucis, sa tristesse et ses
joies. Et il est toujours important
d'écouter, car l'amitié - comme disait
saint Josémaria – consiste plus à
comprendre qu’à donner.[14]

Il peut nous être utile de considérer
que la plupart des gens, la plupart du
temps, sont animés par les désirs



profonds de chaque cœur humain :
aimer et être aimé. Ce désir
insatiable de sens, d'unité, de
plénitude, bien qu'il puisse être
anesthésié pendant longtemps pour
de multiples raisons, revient toujours
à la surface. Le bon ami - même sans
qu'il y ait toujours une parfaite
réciprocité - sait attendre ; il sait être
là quand nos propres projets sont en
crise et que notre cœur s'ouvre à la
lumière que l'on ressent précisément
dans l'affection de l'autre.

Une image de la patience de Dieu

Saint Paul, dans le célèbre hymne à
la charité de son épître aux
Corinthiens, souligne que « la charité
est patiente » (1 Co 12,4). Pour cette
raison, le prélat de l'Opus Dei
rappelle qu’une « amitié est en bonne
part de l’ordre d’un cadeau
inattendu ; c’est pourquoi elle
demande de la patience. Parfois, des
expériences négatives ou des



préjugés font qu’une relation
personnelle avec quelqu’un de notre
entourage tarde à se convertir en
amitié. La difficulté peut également
provenir de la peur, de respects
humains ou d’une certaine
prévention. Il est bon d’essayer de se
mettre à la place des autres et de se
montrer patient »[15].

Saint Josémaria nous a toujours
encouragés à aller «au pas de Dieu ».
Dans sa vie, l'audace apostolique
avec laquelle il a vécu est indéniable,
tout comme le courage - humain
également - avec lequel il allait à la
rencontre des gens, même s'ils
étaient loin, mettant même sa propre
vie en danger. Pensez simplement à
cette conversation avec Pascual
Galbe, un ami juge qu'il avait
rencontré pendant ses études
universitaires ; dans ces périodes de
persécution religieuse, ce prêtre a
esquivé divers dangers lorsqu'il s'est
rendu chez lui à Barcelone avec la



seule intention de retrouver son ami.
Lors d'une précédente conversation,
dans les rues de Madrid, Galbe lui
avait demandé : « Qu'est-ce que tu
veux de moi, Josémaria ? » A quoi le
fondateur de l'Opus Dei avait
répondu : « Je t'aime toi. Je n'ai
besoin de rien. Je veux juste que tu
sois un homme bon et juste ». Et il a
encore montré la même chose la fois
suivante, quand il est venu écouter
ses confidences dans ces moments
difficiles, tout en continuant à l'aider
à trouver la vérité[16].

Le fondateur de l'Opus Dei n'a cessé
de recommander cette patience « qui
nous stimule à être compréhensifs
envers autrui, persuadés que les
âmes s’améliorent avec le temps,
comme le bon vin »[17]; nous devons
essayer d'avoir la même patience
envers les autres que Dieu envers
nous. C'est, comme l'a rappelé Benoît
XVI, que « le monde est racheté par
la patience de Dieu et détruit par



l'impatience des hommes »[18]. Être
patient ne signifie pas que nous ne
souffrons pas, parfois, du manque de
correspondance d'autrui à notre
affection, ou parce que nous voyons
un ami emprunter des chemins qui
ne satisferont probablement pas ses
désirs de bonheur. Il s'agit en fait de
souffrir avec le cœur de Jésus, de
s'identifier de plus en plus à ses
sentiments, sans se laisser emporter
par la tristesse ou le désespoir.

L'expérience du pardon des amis est
une source d'espoir dans les
moments les plus sombres de la vie.
La certitude qu'un ami nous attend,
malgré nos impolitesses, est pour
nous l'image vivante de Dieu : cet
ami premier qui attend que nous
retournions dans les bras de son Père
et qui nous pardonne toujours.

Ricardo Calleja



[1] Tertullien, Apologétique, XXXIX.

[2] Cf Saint Ignace d’Antioche, Lettre
à Polycarpe, II.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
314.

[4] C.S. Lewis, Les quatre amours,
Rialp, Madrid, 2017, p.78.

[5] Saint Josémaria, Sillon, n° 191.

[6] Benoît XVI, Lettre Encyclique Spe
Salvi, n° 11.

[7] Cf Saint Josémaria, Chemin, n°
973.

[8] Ibid.

[9] Saint Josémaria, Chemin, n° 2.

[10] Cf François, Lettre encyclique 
Laudato si’, nn° 222-23.

[11] Saint Josémaria, Sillon, n° 428.



[12] Mgr. Fernando Ocariz, Lettre 1-
XI-2019, n°9.

[13] Saint Thomas d’Aquin, Quodlibet
IV, q. 9, a. 3.

[14] Cf Saint Josémaria, Sillon, n° 463.

[15] Mgr. Fernando Ocariz, Lettre 1-
XI-2019, n°20.

[16] Cf Jordi Miralbell, Dias de espera
en guerra, Palabra, Madrid, 2017 pp.
75; 97 et ss.

[17] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
78.

[18] Benoît XVI, Homélie 24-IV-2005,
Messe d’inauguration de son
pontificat.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/je-vous-ai-

https://opusdei.org/fr/article/je-vous-ai-appeles-amis-v-l-art-de-l-amitie/
https://opusdei.org/fr/article/je-vous-ai-appeles-amis-v-l-art-de-l-amitie/


appeles-amis-v-l-art-de-l-amitie/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/je-vous-ai-appeles-amis-v-l-art-de-l-amitie/

	Je vous ai appelés amis (V) : L'art de l'amitié

