
opusdei.org

Chemin et
l’attachement à
l’Église et au Pape

Voici l’étude publiée dans
"Estudios sobre Camino", sur
l’attachement de saint
Josémaria à l’Église et au Pape.

03/04/2013

Gonzalo Aranda, José R. Villar

Voici l’étude publiée dans "Estudios
sobre Camino", sur l’attachement de
saint Josémaria à l’Église et au Pape.

https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm
https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-indice.htm


«Quelle joie que de pouvoir dire du
tréfonds de mon âme : j’aime ma
mère, la sainte Église ! » (Chemin,
518) «Merci, mon Dieu, pour l’amour
du pape que tu as mis dans mon
cœur » (Chemin. 573). Josémaria
Escriva de Balaguer, jeune prêtre à
l’époque, dévoile en ces courtes
exclamations ses sentiments envers
l’Église et le Pape. Le passage du
temps témoigne que la
correspondance fidèle de saint
Josémaria ne fit que renforcer et
enraciner, opere et veritate, avec des
œuvres concrètes, cette semence que
le Semeur Divin avait répandue dans
son âme (1).Cet amour profond de
l’Épouse du Christ et de son Vicaire
sur la terre est déjà perceptible à
l’époque dans cette explosion de joie
sincère et spontanée et d’action de
grâce à Dieu, montrant bien cet
amour fermement enraciné dans son
cœur et proclamé avec l’assurance
totale de la foi.



Chemin est le reflet de l’expérience
pastorale du jeune Escriva de
Balaguer, cumulée dans ses
premières années d’activité
sacerdotale. La nature de cet ouvrage
nous suggère l’approche adéquate
pour analyser de son contenu.
L’auteur ne prétend pas faire de
réflexion théologico-dogmatique sur
les mystères de notre foi, même si,
tout naturellement, ces deux
préalables concernent, cela va sans
dire, dans la vie chrétienne qu’il y
décrit. Nous y reviendrons par la
suite. En tout cas, il prétend susciter
chez le lecteur, aidé de la grâce
divine, des désirs de conversion,
d’amour et d’amélioration spirituelle
(2).

La façon dont Chemin est envisagé
concerne ainsi la vie quotidienne du
chrétien, les exigences de la foi
appliquées à l’existence. Dans le
domaine où nous nous plaçons,
d’aucuns pourraient être déçus s’ils



ne cherchaient que des réflexions
théologiques originales sur lesquelles
bâtir le début de la rénovation
ecclésiologique de notre siècle, par
exemple. Cette méthode serait une
approche erronée qui invaliderait
tout résultat éventuel (3). Nous ne
voulons pas dire par là que Chemin
manque d’originalité ecclésiologique,
mais que son objectif n’est pas de
livrer une théologie produite dans la
quiétude sereine de l’étude pour
avoir, par la suite une incidence dans
la vie chrétienne. Il présente plutôt,
et c’est là où réside sa valeur, une
vie, plongée dans le vécu réel de
l’existence concrète du chrétien qui
peut forcer la théologie à se pencher
sur certains préalables qui ne sont
pas toujours complets. C’est dans ce
sens que Chemin est profondément
novateur avec sa pérenne nouveauté
évangélique (4).

«Je vais remuer tes souvenirs pour
que se dresse une pensée pouvant te



toucher », dit-il à son lecteur au
début. En effet, avec des expressions
rapides, insinuantes, "exhortatives"
et éclairantes, en tout cas, Chemin,
encourage son interlocuteur à
éveiller en lui les virtualités divines
que le Baptême a déposées dans son
être. C’est l’idée que le chrétien a été
appelé à un salut personnel, certes,
mais inséré dans la communauté de
la nouvelle Alliance éternelle scellée
par le sang rédempteur du Dieu fait
Homme, qui sous-tend ses propos (5).

En Chemin, les grandes réalités de
notre vie dans le Christ sont
évoquées pour chaque chrétien, dans
un ton intime, personnel. L’auteur
souhaite, avec sa plume, atteindre
explicitement la vie courante,
ordinaire où se déroule leur activité
habituelle. C’est dans ce sens-là qu’il
faut comprendre que l’amour de
l’Église et du Vicaire du Christ ne
soient pas assenés à coup de
raisonnements théologiques où la 



fides quærens intellectum serait
prioritaire par rapport à d’autres
considérations.

Chemin cherche plutôt à éveiller la 
fides quæ per charitatem operatur (cf.
Ga 5, 6), une foi acceptée sans
hésitations, portée, par sa
dynamique propre à être concrétisée
dans une vie pleine de charité,
d’œuvres. L’attachement à l’Église et
au souverain pontife ne sont par
conséquent pas l’objet d’un
traitement apologétique ou d’une
étude théorique qui nourrit
exclusivement l’intelligence
chrétienne. Chemin sous-entend que
ce processus est acquis. Il s’agit, en
revanche, de partager avec nos
frères dans la foi, la joie de servir
l’Église, la joie de la contemplation
du mystère qui devient un cri de
jubilation du fait de se savoir ainsi
inséré dans le Christ. Bien
évidemment, tout cela présuppose
une théologie approfondie, faite vie,



ou, si l’on veut, une existence
théologale qui, sans chercher à
réfléchir sur sa foi, s’exprime dans
ses manifestations les plus pratiques.

La richesse séculière de la foi de
l’Église se cache dans les plus simples
et les plus élémentaires affirmations
de Chemin. Aussi, trouverons-nous
dans ce livre un lien naturel avec le
patrimoine doctrinal chrétien : quod
semper, quod ubique, quod ab
omnibus, d’après l’expression connue
de Saint Vincent de Lérins (6). Et,
ajoutons-nous, non seulement avec
ce qui a été cru de tout temps, mais
aussi avec tout ce que les fils de
l’Église ont converti en sève
vivifiante de leur existence
chrétienne (7).

L’auteur de Chemin laisse percer son
attachement à l’Église et au Pape en
une confidence amicale et avec son
témoignage personnel. Saint Paul
nous dit que le Christ a aimé l’Église



comme son épouse, en se livrant lui-
même pour la sanctifier (cf. Ep 5,
25-26). L’Apôtre dévoile aux premiers
chrétiens d’Éphèse le vrai visage de
l’Église : l’Épouse sanctifiée par le
Christ. C’est bien le contexte de la
première manifestation d’amour des
membres de l’Église. En effet, la
manifestation adéquate de l’amour
des fils sera de refléter en leur
personne le caractère saint d’une
telle Mère qui les a engendrés en
Christ.

Cette sainteté ontologique de l’Église
qui se répand de la Tête aux
membres, encourage les chrétiens à
manifester en leur vie « les fruits de
grâce que l’Esprit produit chez les
fidèles (8). »

On pourrait ainsi se dire que tout le
contenu de Chemin reflète cet amour
filial envers l’Église, car il ne prétend
rien d’autre que faciliter la sainteté
personnelle, tout particulièrement



celle de ceux qui en constituent la
majorité, à savoir les membres laïcs.
C’est à eux qu’il montre que le
monde où ils sont bel et bien plongés,
n’est pas quelque chose de
circonstanciel qu’ils doivent
affronter, mais la matière de leur
sainteté et aussi la voie spécifique de
leur chemin ecclésial. Ils assument
ainsi in Christo et in Ecclesia, les
réalités créées en une continuité
conduisant vers le dénouement final
de l’histoire, vers l’instant où le
Christ cédera sa domination au Père
et où Dieu sera tout en toute chose
(cfr.1 Co 15, 28).

Les confidences personnelles de
l’auteur de Chemin, ont donc une
intention très claire, perçue à la
lumière de son prologue : le lecteur
doit entreprendre ainsi le chemin de
la sainteté, les chemins d’une vie
chrétienne conforme à sa nouvelle
naissance en Christ et agir de façon
cohérente avec son être nouveau, en



tant que membre du Corps du Christ
qu’est l’Église. Manifester son
attachement pour elle, revient ainsi à
parer l’Église-Mère des vertus de ses
enfants.

De façon plus immédiate, tout au
long du livre et surtout dans les
points 517 à 527 — sous l’intitulé
L’Église — l’auteur veut éveiller et
consolider cet amour pour l’Épouse
Immaculée : petit à petit, sont mis en
relief, au bout du compte, les
fondements de son amour, ses
caractéristiques, ses exigences, et ses
manifestations. Naturellement, tout
cela n’apparaît pas de façon
systématique, mais au fil des
différents apartés qui conduisent le
lecteur à prendre au sérieux sa
vocation divine et à y répondre avec
détermination. C’est à l’intérieur de
cette vocation qu’émerge une
dimension intrinsèque à l’existence
chrétienne : il n’est pas possible
d’être pleinement chrétien et



catholique sans un profond amour
de l’Église et du Pape.

Toute la conduite chrétienne doit se
laisser imprégner par l’amour du 
sentire cum Ecclesia, traduction
visible de l’union féconde du
sarment et de la Vigne, le Christ (cf.
Ioh 15, 5) (9).

Et, le chrétien se tourne vers
l’Évêque de Rome, principe visible de
l’unité de l’Église, comme un critère
immédiat de cette vie de communion
(10).

Le fondement de l’amour de
l’Église

L’amour de l’Église est en Chemin
quelque chose de connaturel au
chrétien. Il jaillit spontanément de la
méditation sur la nature de l’Église et
apparaît inséparablement uni à
l’amour du Christ, inséré dans le
processus de l’identification à Lui.
On ne saurait séparer le Corps de la



Tête, ni l’Épouse de l’Époux. La foi en
Jésus-Christ contient la foi en l’Église.

a) La foi en l’Église

Concile Vatican II nous avons
aujourd’hui un guide sûr pour
pénétrer dans le « mystère de
l’Église» à partir de la foi. En effet,
l’Église est une réalité surnaturelle
comprise dans le contenu de l’acte de
foi. C’est ce que nous professons dans
le Credo, dès les premiers Symboles.
L’Église, liée à son origine dans le
temps avec l’Incarnation du Verbe
Rédempteur (11), recèle dans sa
nature, dans son origine, dans son
développement et dans sa destinée
finale, le signe du mystère de Dieu,
Un et Trine. C’est dans cette Église, à
la fois palpable et présente dans la
vie humaine, tout en étant
transcendante à sa visibilité
historique, que le Christ se rend
présent dans le monde (12). C’est le
règne du Christ in mysterio,



grandissant jusqu’à sa
consommation finale (13).

Pour comprendre ce qu’est l’Église, il
faut la contempler avec un regard
que le don de la foi élève. C’est ainsi,
—plus qu’avec la compréhension
intellectuelle qui est le fait des
théologiens, toujours conscients de
ne jamais arriver à épuiser le sujet—,
que l’on parvient à un vécu intérieur,
à une participation connaturelle à la
science divine qui réjouit et remplit
de sagesse.

Il est significatif, à ce propos, de
trouver déjà dès le premier point de 
Chemin consacré à l’Église, une
incitation à la méditation du mystère,
spontanément tirée des paroles du
Credo : «"Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam!..." —Je m’explique le ton
posé que tu prends, pour mieux
savourer : je crois à l’Église une,



sainte, catholique et apostolique…
(Chemin, n. 517).

Ces propos nous placent devant le
mystère de l’Église, réalité de grâce
invisible et, inséparablement,
communauté concrète visible sur
terre. Il s’agit de l’Église de Jésus-
Christ, reconnaissable à ses quatre
notes classiques, à savoir, aux
propriétés de la nature de la Ecclesia
in terris, que la tradition et la
théologique ont explicitée à partir de
l’article de foi professé et qu’on ne
retrouve que dans l’Église
Catholique, en tant que réalité
historique visible.

La rencontre salutaire avec le Christ
n’est possible que dans sa
communauté de salut, dans l’Église
qu’Il a lui-même voulue (14). Il n’y a
pas de vie pleinement chrétienne en
marge de son Église. Cette visibilité
institutionnelle n’est pas un pur
accident nécessaire à notre condition



humaine, et dans ce sens, dépourvu
de signification salvifique. La foi
nous pousse à accepter que le Christ
a établi la dimension institutionnelle
(sacrements, hiérarchie, etc), comme
un moyen de salut, comme
l’instrument d’une médiation de
grâce : l’Église « est en Christ comme
un Sacrement, c’est-à-dire comme le
signe et l’instrument de l’union à
Dieu et l’unité de tout le genre
humain »(15). La foi en l’Église est
ramenée à la foi en Christ qui l’a
dotée d’efficacité. Se décider pour
l’Église revient à prendre position
pour le Christ (cf. Lc 10, 16). Ce goût
spirituel — « savourez » dit l’auteur
(16) — de l’unité, la sainteté, la
catholicité et l’apostolicité, renferme
la confession du noyau de la foi, dans
la continuité historique du Christ
dans l’Église. Le Christ continue
d’offrir aujourd’hui le salut à chaque
homme dans une communauté
concrète et délimitée.



Ceci dit, si la foi est l’élément qui
bâtit la vie chrétienne in Ecclesia, 
Chemin n’oublie pas qu’avec la foi, il
y a les sacramenta fidei: « Que le
Christ est bon, d’avoir laissé les
sacrements à son Église ! — Ils
portent remède à chacun de nos
besoins.

— Vénère-les et sois-en reconnaissant
au Seigneur et à son Église ». (n°.
521).

L’Église, dispensatrice des canaux de
la grâce, rend accessible, hic et nunc,
le contact salvifique avec le Christ.
Mais c’est au Seigneur que la
reconnaissance est adressée tout
d’abord car, dans sa bonté infinie, il
a voulu une nouvelle économie de
grâce au moyen de signes efficaces.
C’est le Christ lui-même qui continue
d’agir au moyen du grand sacrement
de l’Église. Chemin nous souffle que
face à la miséricorde divine, il n’y a



de place que pour l’amour, la
vénération, la gratitude.

b) Le royaume du Christ sur la Terre

L’Église est à Jésus-Christ : Elle est
son corps, son Épouse, Il en est sa
Tête, son Seigneur. Ce n’est qu’en son
nom et, qui plus est, parce que c’est
Lui qui agit en Elle, que l’Église peut
offrir le remède aux nécessités les
plus profondes de l’homme. Or cela
demande de frayer le passage à
l’emprise du Christ sur le cœur des
hommes, maîtrise qui les délivre
vraiment de l’esclavage du péché.

C’est une raison de plus d’aimer
l’Église qui affleure dès que l’on
médite Chemin.

Cette emprise du Christ, présente
dans de nombreux points de ce livre,
est décrite par l’auteur comme une
réalisation conjointe du pouvoir de la
grâce divine et de la libre réponse de
l’homme. L’Église est donc décrite



comme le domaine du royaume du
Christ, établi par la Parole de Dieu,
qui suscite en Elle la réponse de la foi
et par les sacrements, qui réalisent
vraiment ce qui a été annoncé. Le
chrétien qui permet que ce royaume
croisse dans sa vie, devient porteur
du royaume du Christ, avec sa vie
sainte et avec son apostolat : « (…) Si
tu es généreux, si tu réponds avec ta
sanctification personnelle, tu
obtiendras celle des autres : le
royaume du Christ (…) » (Chemin,n.
833).

Le chrétien doit avoir un désir
passionné de répandre le royaume
du Christ — « Dieu et audace !—
"Regnare Christum volumus!"», cela
doit nous pousser à semer, sur notre
chemin ici-bas, un vrai germe du
Royaume : « (…)— Dieu veut une
poignée d’hommes « à lui » dans
chaque activité humaine. — Après
quoi… pax Christi in regno Christi : la



paix du Christ dans le règne du
Christ » (n.301).

En 1939, vingt-cinq ans après la
première édition de Chemin, le
Concile Vatican II enseignait que
toute l’Église a reçu la mission
d’annoncer le royaume du Christ et
de l’instaurer.

Hic in terris, elle en est elle-même
son germe et son principe (17).

Chaque chrétien participe à cette
mission. Cette compréhension de la
relation qui existe entre l’Église et le
royaume du Christ et spécialement le
rôle de chaque chrétien dans son
édification est sous entendue en 
Chemin, dans ce dialogue direct avec
le lecteur caractéristique de l’œuvre
de saint Josémaria. C’est à travers
l’Église, qu’avec le Christ, le chrétien
bâtit un Royaume qui sera sans
aucun doute consommé dans le
temps eschatologique, mais qui est
désormais en construction. C’est bien



là l’une des raisons d’aimer l’Église et
de se livrer, dans la joie, à
l’apostolat : « Et regni eius non erit
finis : son règne n’aura pas de fin !

Ne te réjouis-tu pas de travailler pour
un tel royaume ? » (n°. 906).

C’est parce que l’Église est déjà le
royaume du Christ à ses débuts et
qu’Il en est le fondement actuel et
pérenne, que Chemin transmet
l’assurance que nous donne son
l’indéfectibilité. L’Église, en
pèlerinage à travers « les
persécutions du monde et les
consolations de Dieu », comme nous
le rappelle l’évêque d’Hippone, ne
défaillira pas. Cette conviction
permanente doit étayer la foi du
chrétien devant la persécution et la
contradiction —« l’arbre de l’Église
nul vent, aucun ouragan ne pourra le
déraciner, alors que Dieu les permet
parfois en guise de purification (18).
» D’une certaine façon, son sort est



décidé de façon définitive. Ceci dit, la
puissance souveraine de Dieu
requiert une condition pour se
déployer : « Dieu est celui de
toujours. » — Il faut des hommes de
foi : et les prodiges que nous lisons
dans la sainte Écriture se
renouvelleront.

— « Ecce non est abbreviata manus
Domini, le bras de Dieu — sa
puissance — ne s’est pas raccourci !
» (n. 586)

L’auteur tient à nous placer dans une
perspective précise face à la
tentation facile d’une vision
purement humaine de l’action de
l’Église. En effet, c’est le Seigneur qui
continue d’œuvrer parmi les
hommes quand il trouve la foi. Les
prodiges, les interventions salutaires
de Dieu dont nous parle la Sainte
Écriture se produisent de nos jours
aussi dans son nouveau Peuple, mais,
comme les Évangiles le disent



souvent, le Christ demande la foi en
Lui.

Chemin n’est pas un livre qui pousse
à rechercher des faits spectaculaires
dans l’Église ou à solliciter les
interventions foudroyantes de la
toute-puissante divine. Elles seront,
certes, nécessaires par moments.
Ceci dit, c’est l’attachement à l’action
extraordinairement habituelle de
Dieu dans notre vie qui perce tout au
long de ce livre.

Tout le chapitre consacré aux petites
choses en est une illustration. Le
chrétien aurait vraiment tort de
négliger, de mépriser, les voies
habituelles que le Seigneur emprunte
toujours dans l’Église en réalisant de
silencieux prodiges : la vie
sacramentelle, la prière, la formation
dans la foi, se laisser guider par le
souci pastoral et maternel de l’Église.

L’amour et la foi dans le Christ
comportent l’amour et la foi en



l’Église, où le royaume de Dieu est
amorcé qui grandit, aujourd’hui,
maintenant, mais in mysterio, c’est-à-
dire, ne se dévoilant que sous le
regard de la foi.

c) Le chrétien, fils de l’Église :
impliqué dans sa mission

L’amour de l’Église s’appuie sur le
fait qu’elle est l’œuvre du Christ.

Il l’a fondée, il lui envoie son Esprit, il
est toujours présent, à l’œuvre et
efficace, en elle et à travers elle.
L’Église envoyée par Lui au monde
entier reçoit la mission d’annoncer et
de réaliser le salut effectué, une fois
pour toutes, par le Sang de son
Seigneur. Chemin encourage chaque
chrétien à se sentir impliqué dans sa
mission : « Allez, prêchez l’Évangile…
Je serai avec vous… » — Voilà ce qu’a
dit Jésus… et il te l’a dit à toi » (n.
904). Il veut éveiller ainsi cette «
mémoire » chrétienne de la mission,



contenue dans l’Écriture et la
Tradition (19).

En effet, il y a une continuité réelle
entre les disciples immédiats de
Jésus, ceux qui les ont suivi dans les
générations suivantes et nous, qui
formons aujourd’hui l’Église comme
une grande famille, la « famille de
Dieu » dont parle l’Apôtre (cf. Ep 2,
19-22 ; LG, n.6), dans laquelle il y a
des coutumes de famille, une
tradition et des liens intimes
surnaturels entre les membres et,
finalement, une destinée commune,
une mission solidaire pour laquelle
nous disposons de moyens précis : le
Crucifix et l’Évangile (20). Les
Apôtres sont souvent appelés « les
premiers » (21), ce qui veut dire que
les autres nous sommes les maillons
de leur chaîne mais surtout que « les
premiers » — les Apôtres, les
disciples, ceux qui ont accueilli la
Bonne Nouvelle à partir de la
Pentecôte— déterminent, avec leur



vie, des conduites normatives pour
les générations postérieures, un
esprit vivant qui se transmet.

Tout d’abord, il y a bien évidemment
l’exemple du Maître (22). Ensuite il y
a la conduite apostolique : « Bois à la
source claire des « Actes des Apôtres
» (…) (n. 570) et à celle des disciples :
« (…) tâche de connaître et d’imiter la
vie des disciples de Jésus qui ont
fréquenté Pierre, Paul et Jean et qui
ont presque été des témoins de la
Mort et de la Résurrection du Maître
» (n. 925).

Connaître, vivre et aimer ces
premiers pas de l’Église n’est donc
pas tant une pure connaissance,
quelque chose de froid et de lointain,
au fond, que le fait de tâcher de
s’incorporer pleinement à une
communion de foi, d’espérance et
d’amour avec les premiers dans le
temps.



Être conscient de partager une même
foi, les mêmes sacrements et une
mission identique, celle de
l’accomplissement « d’un
commandement impératif du Christ
» (23), nous introduit donc dans une
perspective solidaire, « familiale »,
disions-nous, de la nature de l’Église.
Le chrétien ne saurait contempler
l’Église comme quelque chose
d’étranger à lui, qu’il observerait et
jugerait de l’extérieur. Il porterait
atteinte contre lui-même. Il serait à
son tour incompréhensible en marge
de sa Famille. Il doit sentir qu’il est
un membre de plus, appelé par
vocation divine. Chemin réaffirme
cette vision sur la façon d’être et de
vivre in Ecclesia quand il envisage la
relation de chacun des membres
avec l’Église comme une relation
filiale, comme un lien d’amour
unissant un fils avec sa Mère.

Il suffit d’évoquer Saint Cyprien et
Saint Augustin pour vérifier que c’est



bien là le patrimoine originel de la
Tradition (24). La relation filiale avec
l’Église est fortement personnalisée :
l’Église est « ma Mère » ; « je suis fils
de l’Église » (25).

L’amour découlera ainsi comme la
plus naturelle des manifestations et
le rejet, le désamour, ne seront
qu’une aberration.

L’Église est une Mère qui engendre
des enfants à la vie surnaturelle, qui
les nourrit et les rend forts avec les
sacrements, spécialement avec
l’Eucharistie, qui leur apprend les
mystères divins. En considérant que
l’Église est Mère, le chrétien peut
faire siennes les paroles que le
Psalmiste chantait sur Jérusalem :
Oui, que ma langue se colle à mon
palais si je ne pense plus à toi,
Jérusalem, si je ne te mets plus avant
toute autre joie (Ps 137,6). En effet,
dans la Sainte Écriture, l’Église est
dite notre Mère et la Jérusalem



céleste. C’est saint Paul qui l’appelle
ainsi dans Galates 4, 26 en opposant
la Jérusalem historique, représentée
par Agar, épouse esclave d’Abraham,
et l’Église, peuple né de la nouvelle
Alliance, représenté par Sarah,
l’épouse libre. L’Église est la
Jérusalem d’en haut, libre ; et si on
dit que Jérusalem est Mère parce que
tous en sont nés (Ps 137, 5), raison de
plus pour le dire de l’Église, où nous
sommes nés, en tant qu’enfants de
Dieu.

Quelques caractéristiques de cet
attachement à l’Église.

L’amour de l’Église est fondé sur une
profonde vision de foi en sa nature :
elle est la médiation visible par
laquelle le Christ continue d’agir
dans l’histoire ; le royaume du Christ
qui se déploie dans le temps ; la
communion des Apôtres et des
disciples de Jésus-Christ parvenue
jusqu’à nous ; elle est notre Mère,



celle dont nous sommes nés à la vie
de la Grâce. Voilà les raisons, s’il y en
fallait, pour lesquelles l’Église est
digne d’amour, de vénération et de
fidélité.

En lisant Chemin, on ne trouve pas de
définition théorique, systématique et
détaillée de ce qu’est cet amour de
l’Église.

En revanche, on peut percevoir les
sentiments qui entourent cet amour,
les traits caractéristiques qui le
définissent. C’est dans ce sens que
l’auteur agit tout naturellement :
l’amour est tout d’abord vécu, il est
ensuite décrit, il est expressément
manifesté mais, malgré tout, il n’est
jamais totalement transmis tant
qu’on ne l’a pas éprouvé
personnellement. Au fond, l’amour
de l’Église est un don de Dieu.

Aussi, Chemin, ne tâche pas tant de
convaincre son lecteur que de
l’accompagner sur un « chemin »



intérieur, en lui faisant découvrir la
beauté de l’Église, en attendant que
la grâce le touche et l’incite à
rejoindre cette admiration.

a) L’amour de l’Église permet de
capter, dans une expérience
habituelle et ordinaire, les reflets de
l’essence intime de l’Église : la
Communion des Saints.

« Vivez avec une intensité
particulière la communion des
saints, et chacun sentira, à l’heure de
la lutte intérieure, aussi bien qu’à
l’heure du travail professionnel, la
joie et la force de ne pas être seul
» (545). Vivre dans l’Église revient à
se laisser inonder par la vie de
communion avec Dieu et avec
l’humanité (cf. Const.Dogm. Lumen
gentium, n.1). De ce fait, la fraternité
chrétienne, loin de toute
philanthropie illustrée, découle de la
conduite ancrée dans le Christ : «
Saluez tous les saints. Tous les saints



vous saluent. À tous les saints qui
vivent à Éphèse. À tous les saints
dans le Christ Jésus, qui sont à
Philippes. » N’est-il pas émouvant, ce
titre de « saints » que les premiers
chrétiens utilisaient entre eux ?

— Apprends à vivre avec tes frères
» (469).

C’est de la certitude de « vivre parmi
des saints », étrangère à une idée
paradisiaque qui ignorerait la chute
originelle (26), que découlent les
exigences aimables de la fraternité
ecclésiale : la charité silencieuse (27),
la loyauté inconditionnelle envers les
frères dans la foi (28), etc. au final,
elle est une force que tous les fils
d’une même Mère doivent se prêter
entre eux (29).

Aimer l’Église c’est ressentir avec
elle, partager ses joies et ses
souffrances, vivre en pratique la
réjouissante réalité de la communion
des saints, en liaison avec tous ceux



qui nous ont précédés, au-delà de
notre génération. Unis dans la
pénitence (30), pour contempler dans
ce corps les souffrances du Christ
pour son Église (cf. Col 1, 24) ; unis
dans un élan apostolique, par amour
de Jésus-Christ (31).

b) Chemin reflète très fort aussi une
autre caractéristique de l’amour de
l’Église : la dimension universelle de
cet attachement.

L’Église est « Catholique », «
universelle » ; elle assume dans le
Christ tous les nobles élans, vraiment
humains : « Catholique ! grand cœur,
esprit ouvert » s’écrie l’auteur (32).
Le monde entier est l’horizon d’un
fils de l’Église loin de tout esprit
rétréci et terre à terre. Aimer l’Église
demande d’aimer le Christ et pour le
Christ, toutes les réalités humaines
issues de l’amour créateur de Dieu.

L’amour de l’Église nous pousse, en
même temps, à reconnaître l’action



de l’Esprit Saint qui agit où il veut et
comme il veut. Cela revient à se
réjouir du travail des autres au
service de l’Église : «Tu as mauvais
esprit si tu souffres parce que
d’autres travaillent pour le Christ en
faisant fi de ton travail » (33). L’esprit
exclusif témoignerait d’un faux
amour, méfiant par principe ou plein
de préjugés à l’égard des initiatives
ou des mouvements apostoliques
issus au cœur de l’Église. Il y a une
foule de chemins dans l’Église, nous
rappelle le point 964 : « permettant à
toutes les âmes d’y retrouver le leur,
dans cette admirable variété (…) »
Cette diversité ne porte pas atteinte à
l’unité de l’Église dès lors que c’est
l’Esprit Saint qui en est l’origine, que
c’est Lui qui assure l’unité de la
communauté et du ministère car il la
bâtit et la dirige grâce à la diversité
des dons hiérarchiques et
charismatiques qu’il l’orne de ses
fruits (cf. Lumen gentium, n. 4).



On ne peut donc que s’en réjouir et
aimer une telle variété : « Réjouis-toi
si tu en vois d’autres travailler à de
bons apostolats. — Et demande à
Dieu, pour eux, grâce abondante et
correspondance à cette grâce
» (Chemin, n. 965)(34).

Exigences fondamentales de
l’amour de l’Église

S’il a pris conscience de sa vocation,
le chrétien ne peut pas ne pas
ressentir en lui le reflet de la sainteté
de l’Église et, en même temps,
participer à la mission qui lui a été
confiée. Au premier titre, il est
poussé à laisser transparaître en sa
vie l’esprit de sa Mère Sainte.
L’amour de l’Église deviendra, en
seconde instance, un encouragement
constant pour réaliser avec une plus
grande fidélité le travail qui lui
revient dans la mission ; et c’est cet
amour-là qui le conduira à la
défendre, à l’aimer en ses institutions



et à vibrer intérieurement avec la vie
de l’Église.

a) Au départ, nous avons fait allusion
à la sainteté de l’Église.

En effet, l’Église apparaît, dans
l’histoire et dans le monde, comme le
peuple sanctifié par le sang de Jésus-
Christ ; gens sancta, peuple saint,
comme le dit Saint Pierre dans la
première épître (1 P 2, 9). L’Église est
l’Épouse de l’Agneau Immaculé. Et le
concile Vatican II part justement de
cette sainteté de l’Église pour
rappeler aux chrétiens les exigences
de leur vocation baptismale : « Aussi
dans l’Église, tous, qu’ils
appartiennent à la hiérarchie ou
qu’ils soient régis par elle, sont
appelés à la sainteté » (Const. Dogm. 
Lumen gentium, n. 39). Saint
Josémaria Escriva de Balaguer, toute
sa vie durant et dès le début, en fit
l’axe de son ministère sacerdotal :
que les chrétiens prennent



conscience d’avoir été appelés à la
sainteté.

Cet appel universel à la sainteté et à
l’apostolat qui résonne partout en 
Chemin s’adresse particulièrement
aux chrétiens courants : « Tu as
l’obligation de te sanctifier. — Toi
aussi. Qui pense que c’est une tâche
exclusivement réservée aux prêtres
et aux religieux ?

Le Seigneur a dit à tous, sans
exception : « Soyez parfaits, comme
mon Père céleste est parfait. » (n.
291) (35).

En effet, c’est parce que l’Église est
Sainte que la première manifestation
de l’amour qu’on lui porte est de
chercher la sainteté personnelle et
celle de ses autres membres. C’est le
meilleur service à rendre à l’Église et
la façon appropriée de lui appartenir
en plénitude. Chemin encourage à la
responsabilité personnelle en



envisageant le tort que
répresenterait l’infidélité :

« Il te sera plus facile d’accomplir ton
devoir si tu penses à l’aide que te
prêtent tes frères, et à celle que tu
cesses de leur prêter si tu n’es pas
fidèle» (n. 549).

b) La sainteté personnelle implique
inéluctablement la mission
apostolique. C’est une autre exigence
de l’amour.

Nous avions considéré l’engagement
apostolique que l’auteur découvre à
chacun : « ‘Allez, prêchez
l’Évangile’… C’est à toi qu’il l’a dit
» (cf. n. 904). Comme c’est bien
connu, en Chemin il y a une série de
caractéristiques sur la mission
propre aux fidèles laïcs qui devance
ce que la constitution dogmatique 
Lumen gentium du concile Vatican II
décrira par la suite, tout
particulièrement lorsque le concile
met en relief la vocation des laïcs à



l’apostolat et quand il indique leur
contribution spécifique et nécessaire
à la mission de l’Église (cf. p.e : Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 33).

Bien évidemment, les affirmations de
Chemin à ce propos ne sont
nullement exprimées en termes
académiques. Comme cela
correspond à ce genre de livres, ce
sont plutôt des points de référence
pour un développement concret.
Nous n’allons pas nous attarder sur
ce sujet, par ailleurs largement
étudié. Il s’agit, en définitive, de
mettre le chrétien face à sa condition
et, partant, de l’éclairer dans son agir
au cœur de la société, au lieu où Dieu
vient le trouver, ou pour mieux dire,
avec des paroles du concile, là où il
l’a appelé : ibi a Deo vocantur
(cf.Const.dogm.Lumen gentium, n.
31).

L’auteur qui sait que son lecteur
habituel fait partie de l’imposante



quantité de membres du Peuple de
Dieu, plongés dans les affaires
humaines, aux côtés de leurs frères
les hommes, est conscient que son
activité aura une caractéristique
séculière et partant respectueuse de
la valeur propre aux réalités créées.
C’est là que l’amour de l’Église est
aussi manifesté :

« Lorsque des gens
professionnellement mal cotés se
démènent, pour prendre la tête des
manifestations extérieures de
religiosité, vous avez à coup sûr
envie de leur glisser à l’oreille : De
grâce, ayez la bonté d’être moins
catholiques ! » (n. 371). Avec cette
expression paradoxale, l’auteur tient
à préserver la Mère des défauts de
ses enfants.

Ceci dit et parce que l’activité de la
plupart des chrétiens ne répond pas
à une charge ecclésiastique officielle,
on pourrait être faussement tenté de



croire que, d’une certaine façon, leur
conduite séculière est éloignée de
leur vocation divine, voire même
qu’elles n’ont pas de points de
contact.

Or, sans que leur activité
quotidienne n’ait rien
d’ecclésiastique, elle est cependant
ecclésiale : on ne cesse jamais d’être
membre de l’Église. Et c’est son souci
apostolique qui montre bien son
attachement à l’Église. (Que ton
amour est petit si tu ne ressens pas le
zèle du salut de toutes les âmes (…)
» (n°. 796). Il se sent impliqué, là où
se déroule son activité, dans la
mission apostolique de tous : «
N’oublie pas, mon fils, que tu n’es pas
seulement une âme qui rejoint
d’autres âmes pour faire quelque
chose de bon.

C’est beaucoup…, mais c’est peu. —
Tu es l’apôtre qui remplit un mandat
impératif du Christ » (n°. 942). Un



mandat qui le pousse à accomplir sa
mission sur son lieu de travail, dans
la société. Sans qu’il ait, bien
évidemment, à faire que les milieux
où il évolue deviennent
ecclésiastiques, mais sans oublier
pour autant ce sentire cum Ecclesia,
autrement dit sa condition de
chrétien et le fait que Dieu l’a appelé
là où il est pour qu’il imprègne ces
réalités de l’esprit de l’Évangile, pour
qu’il travaille pour le Règne du Christ
(36).

Chemin nous rappelle que la double
vie du chrétien qui ne respecterait
plus ce qu’il est dès qu’il serait
présent dans l’édification de la
société humaine, est vraiment
absurde. Ce type d’attitude, en
réduisant l’opérativité de la foi au
cercle purement intraecclésial,
dénaturerait la contribution propre
et spécifique des laïcs (37). On
demande au catholique qu’il veuille
bien l’être dans toutes les



circonstances de la vie. Qui plus est,
il doit être prêt à tout sacrifier pour
servir « l’Église de Dieu (…) même au
dépens de ses biens, de son honneur,
de sa vie » (n. 519); prêt, comme Saint
Paul à tout supporter propter electos,
pour le salut de ses frères (38).

c) Le chrétien est membre de la
communauté humaine ainsi que de
l’Église, et il ne saurait oublier.

Son amour pour Elle, du simple fait
du baptême et sans attendre d’autres
titres, le conduira à défendre sa Mère
comme un bon fils. Chemin montre
quelle est, dans ce domaine, la
responsabilité spéciale des
catholiques qui ont une activité
d’une grande influence sociale, soit
dans les médias, soit dans la vie
politique, soit dans la science afin
que l’Église ne soit jamais
endommagée par leur façon d’agir :
«Que de crimes on commet au nom
de la justice ! — Si tu étais armurier



et que quelqu’un voulait t’acheter
une arme pour tuer ta mère, la lui
vendrais-tu ?… Il t’en offrait pourtant
le juste prix…

Professeur, journaliste, homme
politique, diplomate : méditez » (n°.
400).

L’Église sera toujours à défendre. Le
disciple n’est pas plus que son Maître
et de même que Lui, l’Église
apparaîtra toujours parmi les
hommes comme un signe de
contradiction.

D’une certaine façon, la fidélité à
Jésus semble être scellée par cette
authenticité. Ceci étant, l’invitation
évangélique à se rapprocher de la
candeur de la colombe prévoit aussi
l’astuce du serpent. Sans doute la
caricature de la vraie humilité, très
souvent attachée à un désintérêt
personnel, a permis parfois, comme
en témoigne l’histoire, une cession de
leur droits de la part des chrétiens —



parfois imposée par la violence,
certes— pour qu’il soit dit que
l’ivraie pousse dans la Vigne du
Seigneur. Inimicus horno hoc fecit
(Mt 13, 28).

D’autres fois, un complexe
d’infériorité face à un monde
envahissant par ses conquêtes
techniques et scientifiques semblait
justifier que les chrétiens se
réfugient dans un « fidéisme
pratique », dans la foi du
charbonnier — profondément
légitime du reste, mais sans doute,
dangereuse pour notre temps—
provoquée plutôt par un retrait du
front de bataille que par d’autres
raisons.

On comprend dès lors que Chemin ne
pactise pas avec cet état des choses :
« Les connaissances humaines — la
science — étant jadis très limitées, il
semblait fort possible qu’un seul



savant prît la défense et fît l’apologie
de notre sainte foi.

Aujourd’hui, l’étendue, la densité de
la science moderne exigent que les
apologistes se répartissent le travail
pour défendre scientifiquement
l’Église sur tous les terrains.

— Toi… tu ne peux pas te
désintéresser de cette obligation
» (n°. 338).

Tâcher de cultiver l’intelligence,
elevée à l’ordre de la lumière de la
foi et nourrie de la doctrine du
Christ, sera alors une manifestation, 
opere et veritate, d’attachement à
l’Église.

Puisque l’amour fait que les enfants
souffrent eux-mêmes de toute
atteinte à leur Mère, ce serait
lamentable qu’en dépit du bon sens,
les chrétiens, par naïveté ou par des
intérêts égoïstes inavouables,
reprennent en chœur la voix de ceux



qui, d’une façon ou d’une autre,
malmènent l’Église, sa foi ou ses
institutions. En faisant allusion à de
possibles affronts, réels, à l’Église
issus du domaine scientifique, saint
Josémaria prend parti : « Servir de
haut-parleur à l’ennemi est une
souveraine idiotie ; et si l’ennemi est
l’ennemi de Dieu, c’est un grand
péché. — C’est pourquoi, sur le plan
professionnel, je ne louerai jamais la
science de celui qui s’en sert comme
d’une chaire pour attaquer l’Église
» (n. 836). Ce conseil est toujours
d’actualité.

d) L’amour de l’Église est décrit en 
Chemin par des expressions qui ne se
réduisent cependant pas à une
attitude de défense face aux assauts
extérieurs.

C’est tout naturellement que l’amour
encourage d’abord à la
reconnaissance des magnalia Dei, de



l’action de Dieu, de la grandeur de
l’agir divin dans son Église.

Chemin nous encourage, à
l’appréciation et à la vénération, en
tant qu’exigence découlant de
l’amour. C’est le cas par exemple, du
don du sacerdoce ministériel, du
prêtre, représentation fondée du
Christ : « Le prêtre — quel qu’il soit
— est toujours un autre Christ » (66).
Ou aussi celui du charisme religieux
en ses manifestations multiples
voulues par l’Esprit : « Si tu n’as pas
une extrême vénération pour l’état
sacerdotal et religieux, il n’est pas
vrai que tu aimes l’Église de Dieu
» (n. 66). La raison de cet amour
revient, en dernière analyse, à la foi
en la présence du Christ chez ses
ministres, dans le premier cas de
figure, ou à la reconnaissance du don
de Dieu à l’Église, dans le second.

e) Pour finir, la référence profonde et
radicale à la liturgie, à cette prière du



Corps mystique du Christ, Tête et
membres, ne saurait manquer dans
l’œuvre de saint Josémaria qui
vibrait d’amour pour la sainteté de
l’Église.

C’est, pour ainsi dire, la vie
intérieure de l’Église qui doit nourrir
la vie personnelle du chrétien. Par
ailleurs, un membre de l’Église doit
trouver dans la liturgie un motif
supplémentaire d’action de grâce à
Dieu qui tient à ce que cette
économie de la grâce que les signes
traduisent, soit à la portée de
l’homme. Il doit être spécialement
reconnaissant, nous l’avons vu
précédemment, pour les sacrements,
signes qui réalisent efficacement ce
qu’ils signifient (où le Christ agit lui-
même) : (cf. n.521).

Ceci dit, c’est toute la vie liturgique
qui, de façon diverse, rend présent le
mystère chrétien. Aussi est-elle
nécessaire et digne de vénération : «



Vénère et respecte la sainte liturgie
de l’Église et ses cérémonies. — Suis-
les fidèlement. — Ne sais-tu pas que
même la plus grande et la plus noble
des choses n’entre dans l’esprit des
pauvres hommes que par les sens ?
» (n. 522). Et Chemin voue ce respect
au soin et à la splendeur avec
lesquelles on doit s’occuper de tout
ce qui a trait au culte divin. L’amour
du Seigneur, de l’Église, de la liturgie
nous porte à ne rien refuser à la
magnificence divine, comme c’est le
cas pour la femme dont parle Mt 26,
6-13 : que Chemin interprète ainsi :
«Cette femme, qui répandit, chez
Simon le lépreux, à Béthanie, un
parfum coûteux sur la tête du Maître,
nous rappelle au devoir d’être
magnifiques dans le culte de Dieu.

— Tout le luxe, la majesté et la
beauté du monde me semblent peu.

— Et contre ceux qui s’en prennent à
la richesse des vases sacrés, des



ornements, des retables…, s’élève la
louange de Jésus : Opus enim bonum
operata est in me, c’est une bonne
œuvre que cette femme a faite
envers moi» n. 527.

Sentire cum Ecclesia, demande que
l’on cultive la vie intérieure en
consonnance avec la prière «
familiale » de l’Église :

« Ta prière doit être liturgique. —
Puisses-tu prendre goût à réciter les
psaumes et les prières du missel,
plutôt que des prières privées ou
particulières ! » (n. 86); chanter avec
la liturgie (39); repérer, dans sa
solennelle sobriété, le pas de Dieu
parmi les hommes, (40). L’auteur de 
Chemin découvre, jusque dans ses
plus petits détails, la manifestation
d’une foi vivante, la sereine présence
de Dieu devant laquelle l’homme
reconnaît sa souveraineté, l’honneur
de Dieu (41).



Et tout cela permet d’apprécier les
riches expressions de foi des
dévotions populaires : « Qui t’a dit
que faire des neuvaines ce n’est pas
une affaire d’hommes ? — Ces
dévotions sont parfaitement viriles,
quand c’est un homme comme il se
doit qui les pratique…, dans un esprit
de prière et de pénitence » (n. 574).

L’attachement au Pape

Nous disions au début de cette étude
que l’amour de l’Église est l’un des
fils conducteurs de Chemin dont le
tissu surnaturel de l’existence
chrétienne s’enrichit petit à petit.

L’attachement au souverain pontife
ne saurait manquer à cet amour.
Pour l’auteur de Chemin, le pape est
tout simplement « Pierre » avec tout
ce que cela comporte, le pêcheur de
Galilée appelé par le Christ à être le
roc solide sur lequel la foi de ses
frères devra s’appuyer, une foi
assurée parce qu’elle compte sur la



prière infaillible du Christ (cfr. Lc 22,
32).

Le pape, quel qu’il soit, est Pierre et,
de ce fait, le Chemin sûr pour
atteindre le Christ : «Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam», propose
l’auteur en guise d’orientation pour
la vie chrétienne, dans le n°. 833. Le
souverain pontife est donc considéré
en sa qualité de successeur de Pierre,
Tête visible de l’Église. Certes, le
pape, dit la théologie, n’a pas toutes
les prérogatives qu’avait eues Pierre,
en tant que témoin direct de la vie de
Jésus. Chemin ne prétend pas
élaborer une théologie du primat,
mais de susciter la foi qui reconnaît
chez le Pape la présence perpétuelle
du ministère pétrinien d’unité, de
communion. De même que l’Apôtre
des Gentils, poussé par la foi dans le
ministère de Pierre dans l’Église,
décida de se rendre à Jérusalem
après sa conversion « videre Petrum
» (cf. Gal 1, 18), de même, en Chemin,



l’auteur nous invite à renforcer le
sentiment d’être un fils de l’Église, la
joie d’appartenir à l’Église Catholique
Romaine, en reconnaissant le Vicaire
du Christ sur la terre : « Catholique,
apostolique, romain ! — Il me plaît
que tu sois très romain. Et que tu aies
envie de faire ton « pèlerinage à
Rome », videre Petrum, pour voir
Pierre» (n. 520).

Le vœu d’être en communion, dans
un amour fervent, avec le Pape est
considéré en Chemin comme un don
de Dieu dont nous devons être
reconnaissants : « Merci, mon Dieu,
pour l’amour du Pape que tu as mis
dans mon cœur » (n. 573).

En effet, bien que l’attachement au
pape puisse être cultivé et grandir
dans notre cœur, en dernière
analyse, il est toujours le fruit de
l’action du Saint Esprit, âme de
l’Église, qui met la semence de l’unité
dans le cœur de tous les chrétiens.



Finalement, en Chemin, l’amour de
l’Église et du Pape n’est pas un
sentiment périphérique ou
accidentel, mais bien l’une des lignes
de force les plus profondes du
contenu de cet ouvrage, avec la
filiation divine et l’appel fait au
chrétien pour qu’il soit saint au cœur
du monde, dans son travail
ordinaire.

L’amour de l’Église acquiert une
dimension concrète dans l’amour des
réalités visibles grâce auxquelles il
est manifesté et déployé dans
l’histoire : la liturgie, la doctrine, le
pape, l’état sacerdotal, les frères dans
la foi, tous les hommes, puisque tous
sont appelés à participer au salut que
le Christ leur offre à travers l’Église.

Ceci étant, l’amour de l’Église est une
force qui encourage le chrétien à
chercher la sainteté et à faire
l’apostolat. Et très précisément, à
l’acquisition de la sainteté au cœur



des réalités temporelles puisque c’est
là où l’Église a son point d’insertion
avec le monde, pour le sanctifier de
l’intérieur.

Il est donc rattaché à la vertu
théologale de la charité car l’amour
que le chrétien voue à l’Église est une
participation à l’amour dont le Christ
l’aime.

Le chrétien aime alors l’Église de cet
amour de Dieu et du Christ qui a été
déversé dans nos cœurs par l’Esprit
Saint qui nous a été donné (Rm 5, 5).
Le chrétien peut contempler en
l’Église la bonté et l’amour de Dieu
qui nous a été manifesté en Christ et
qui nous parvient à travers les
actions sacramentelles de l’Église. En
considérant la réalité surnaturelle et
en même temps humaine de l’Église,
l’on comprend la vérité profonde de
l’amour qui consiste non pas en ce
que nous avons aimé Dieu, mais en
ce qu’Il nous a aimés et envoyé son



Fils en propitiation pour nos péchés
(1 Jn, 4, 10). De ce fait, réellement,
l’amour de l’Église est un don de
Dieu, mais un don orienté à susciter
chez le chrétien des sentiments de
joie et de fidélité à l’Église qui
imprègnent toute son existence.

Notes

(1) Quelques années plus tard, Mgr
Escriva de Balaguer a tenu à ce que,
près des reliques de Sainte Catherine
de Sienne, il y ait cette plaque : 
Dilexit opere et veritate Ecclesiam Dei
ac Romanum Pontificem, comme un
résumé, une synthèse, de la vie de
don de soi de la Sainte et de
l’admiration personnelle qu’il lui
vouait.

(2) On doit ici parler de spiritualité «
individualiste » ou « ecclésiale » pour
préciser ce que cette opposition veut
dire. Toute spiritualité chrétienne
correcte est bien évidemment
ecclésiale. Cependant, quand on



parle « d’individualisme »,
inconcevable par ailleurs dans la vie
chrétienne, on arrive facilement à s’y
méprendre en l’identifiant trop
facilement avec le travail que l’Esprit
Saint cultive et développe dans la vie
chrétienne de chaque âme. Certes,
un chrétien ne saurait l’être
individuellement, mais «
personnellement », ce qui est
évidemment bien différent. D’après
saint Thomas, l’Église est « presque
une personne mystique », sans pour
autant — c’est un aspect du mystère
de l’Église— aliéner la personnalité
propre de chacun de ses membres.

(3) Le 20ème siècle, nous le savons
bien, est connu comme « le siècle de
l’Église ».

On fait allusion ainsi à l’éveil de la
vie chrétienne à ce qu’est le sens de
l’Église : savoir que l’on est une
partie d’un tout auquel chacun est
incorporé et qui est une dimension



essentielle de la vie de tout chrétien.
Nous voyons que cette valeur est
présente en Chemin, non pas en tant
qu’affirmation explicite et
théologiquement développée, mais
plutôt comme quelque chose
d’admis, de cultivé et sous-entendu
dans nombre des conseils spirituels
que nous donne l’auteur. En tout cas,
la nature de Chemin est différente
des œuvres, aujourd’hui classiques,
qui au fil des ans, dans l’entre deux
guerres et par la suite, ont pesé sur
l’élaboration de l’ecclésiologie
dogmatique. Pensons à R.Guardini,
K.Adam, Domm Vonier, etc. en
Allemagne ou a H.Clérissac, en
France. Dans ce sens, il on ne peut
pas faire un parallèle approprié avec
des genres différents, comparer
l’incomparable. Toutefois, ces deux
types de littérature ont sans doute eu
un poids sur le dernier Concile.

(4) Essayer de déduire la pensée
ecclésiologique de mgr Escriva de



Balaguer seulement à partir de 
Chemin, n’a pas de sens, à mon avis.

C’est tout au long de son abondante
production postérieure que l’auteur
a développé une profonde perception
ecclésiologique, dont le contenu est
certes déjà en Chemin, mais,
redisons-le sans crainte, sous le point
de vue de la réalité existentielle
chrétienne. Pour avoir une idée plus
complète de la personnalité
théologique de mgr Escriva il est
indispensable de consulter P.
RODRÍGUEZ-P. G. ALVES DE SOUSA-J.
M. ZUMAQUERO (dir.), Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, au 50ème anniversaire de sa
fondation,

ed. EUNSA, Pamplona, 1985; et P.
RODRÍGUEZ, Vocación, Trabajo,
Contemplación, ed. EUNSA,
Pamplona, 1986.

À cause du genre propre à Chemin, il
serait inapproprié de vouloir



chercher une théorisation complète
sur les ministères ou sur la théologie
du laïcat, pour n’en donner que deux
exemples.

En revanche, il est parfaitement
légitime et nécessaire de découvrir le
renouveau profond que supposent
les affirmations de Chemin sur les
relations sacerdoce ministériel-
sacerdoce commun et sur la façon
propre de la vie chrétienne laïque et,
somme toute, sur l’appel universel à
la sainteté en tant que déploiement
agissant du Baptême, en tant que
phénomène pastoral. À notre avis,
c’est dans ce sens que Jean-Paul II a
pu dire de Mgr Escriva « qu’il a
anticipé dès le début la théologie du
laïcat qui a caractérise par la suite
l’Église du Concile et du Post-concile
».

(5) «Cependant le bon vouloir de
Dieu a été que les hommes ne
reçoivent pas la sanctification et le



salut séparément, hors de tout lien
mutuel ; il a voulu en faire un peuple
qui le connaîtrait selon la vérité et le
servirait dans la sainteté.» (Concilio
Vaticano II, Const. Dogm. Lumen
gentium, n. 9).

(6) Cf. Commonitorio, chap. II. Il n’y a
donc rien de surprenant à ce que
l’auteur de Chemin reflète en ces
textes ces vérités solennellement
exposées et enseignées par le
magistère du concile Vatican II. Il
s’agit du lien de la tradition originelle
qui unit la foi chrétienne à travers
les siècles. C’est l’Esprit Saint qui, en
agissant dans l’Église, pousse ses
membres à vivre la nouveauté
pérenne de l’Évangile.

(7) Les théologiens ont souvent été
frappés par le fait qu’il n’y a pas chez
les Saints Pères un traité théologique
sur l’Église expressément. Ce
phénomène se reproduit même chez
les Scolastiques, à commencer par



Saint Thomas d’Aquin. C’est parce
que dans l’Église cela va sans dire :
tout est vécu avant que d’être
exprimé, réalisé dans sa liturgie,
dans ses sacrements, dans la vie de
communion. Le chrétien y est
plongé.

(8) Cf. Concile Vatican II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 39.

(9) Spécialement en tout agir
apostolique : « Inutile de t’empresser
à tant d’œuvres extérieures, s’il te
manque l’amour. — C’est coudre
avec une aiguille sans fil.

Quel dommage si, tout compte fait, tu
avais fait « ton » apostolat au lieu de
« son » Apostolat ! » (Chemin, n. 967).

(10) Il est évident, le contraire serait
du faux amour, que l’amour du Pape
inclut le respect et la vénération pour
ses frères dans l’épiscopat. Voici ce
qu’en disait saint Grégoire le Grand :
« Mon honneur c’est l’honneur de



l’Église universelle. Mon honneur
c’est la solidité de la force de mes
frères. C’est quand on ne lésine pas
sur l’honneur dû à chacun en
particulier que l’on m’honore moi-
même vraiment » (Epist. ad
Eulogium episc. Alexandrinum VIII,
30: ML, 77, n. 933).

(11) Cf. Const. Dogm. Lumen gentium,
n. 3.

(12) Mgr Escriva de Balaguer, dira
par la suite quelques années plus
tard, très fermement : «Voilà ce
qu’est l’Église : le Christ présent
parmi nous, Dieu qui vient vers
l’humanité pour la sauver » (Quand
le Christ passe, n. 131)

(13) Cf. Const. Dogm. Lumen gentium,
n. 3: « L’Église, qui est le règne de
Dieu déjà mystérieusement présent,
opère dans le monde, par la vertu de
Dieu, sa croissance visible ».



(14) Il n’y a pas lieu de traiter ici les 
elementa seu bona Ecclesiae présents
dans les églises et les communautés
séparées de Rome et qui de iure
pertinent à la seule Église (cf. Concilio
Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3).

(15) Const. Dogm. Lumen gentium, n.
1.

(16) Il est significatif que saint
Josémaria ait employé ce terme dans
un contexte semblable : « «Cette
Église catholique est romaine.
Comme je savoure ce mot : romaine !
Je me sens romain, parce que romain
veut dire universel, catholique ;
parce que cela m’amène à aimer
tendrement le Pape, il dolce Cristo in
terra, comme aimait à le répéter
sainte Catherine de Sienne, que je
considère comme une amie bien
aimée. (Hom. Loyauté envers l’Église,
dans Aimer l’Église, Le Laurier
Paris, )



(17) Cf. Const. Dogm. Lumen gentium,
n. 5.

(18) «La tempête de la persécution
est bonne. — Qu’a-t-on à y perdre ?…
On ne perd pas ce qui est déjà
perdu… — Quand l’arbre n’est pas
arraché jusqu’aux racines — et il n’y
a ni vent ni ouragan qui puisse
arracher l’arbre de l’Église — seules
tombent les branches mortes… Et
celles-là, elles sont bel et bien
tombées.» (Chemin, n. 685).

(19) On ne doit pas penser que ce
mandat ait été adressé
exclusivement aux Apôtres et à leurs
successeurs, à l’Ordre épiscopal.
L’Église entière reçoit la mission, «
l’envoi ». Elle est « envoyée » par sa
nature propre. Certes, chaque
membre la réalisera à son poste dans
l’Église : suo modo, pro parte sua,
avec une expression du concile
Vatican II pour exprimer cette
diversité des situations chrétiennes,



postérieures à leur égalité
baptismale radicale. L’auteur de 
Chemin n’hésite pas, dans ce sens, à
endosser la mission sur chaque
chrétien.

(20) «Mais… les moyens ? — Ce sont
ceux de Pierre et de Paul, de
Dominique et de François, d’Ignace et
de Xavier : le Crucifix et l’Évangile.

—Excuse-moi du peu »

(Chemin, n°. 470).

(21) Cf. Chemin, n°. 779.

(22) «Puissent ton comportement et
tes conversations être tels que l’on
puisse dire en te voyant ou en
t’écoutant parler : voilà quelqu’un
qui lit la vie de Jésus-Christ !
» (Chemin, n°. 2).

(23) «Considère, mon fils, que tu n’es
pas seulement une âme qui rejoint



d’autres âmes pour faire quelque
chose de bon.

C’est beaucoup…, mais c’est peu. —
Tu es l’apôtre qui remplit un mandat
impératif du Christ» (Chemin, n. 942).

(24) «On ne peut avoir Dieu pour
Père si on n’a pas l’Église pour Mère
» écrivait Saint Cyprien dans son 
Traité sur l’unité de l’Église
catholique, chap. 6. Et saint Augustin
l’exprimait ainsi : « Aimons Dieu
notre Seigneur, aimons son Église.
Lui, comme un père, elle comme une
mère… » (Enarrationes in Psalmos,
88, 2; PL 37, 1140). Dans son homélie 
La fin surnaturelle de l’Église,
prononcée en 1972, Mgr Escriva de
Balaguer reprit ces deux citations des
Saints Pères pour parler précisément
de l’amour filial de l’Église. C’est un
exemple de plus pour comprendre
combien Chemin est profondément
lié à la tradition patristique.



(25) «Quelle infâme lucidité dans la
dialectique de Satan contre notre foi
catholique !

Mais disons-lui toujours, sans entrer
en discussion : je suis fils de l’Église.
» (Chemin, n. 576).

(26) «Comment, si tu es si misérable,
t’étonner que les autres aient des
travers ?» (Chemin, n. 446).

(27) «Quand tu auras achevé ton
travail, fais celui de ton frère, aide-le
pour le Christ, avec tant de
délicatesse et de naturel que
personne, pas même celui qui en
bénéficie, ne s’aperçoive que tu en
fais plus que tu ne dois en stricte
justice.

— Voilà la délicate vertu d’un fils de
Dieu !» (Chemin, n. 440).

(28) « Garde-toi de mal penser de
quelqu’un, même si ses propos ou ses
actes t’autorisent de façon



raisonnable à porter un tel
jugement» (Chemin, n. 442). «La
médisance est la fange qui salit et
embourbe l’apostolat. — Elle va à
l’encontre de la charité, elle enlève
des forces, supprime la paix et fait
perdre l’union avec Dieu.» (Chemin,
n. 445).

(29) «Frater qui adiuvatur a fratre
quasi civitas firma : le frère aidé par
son frère est comme une ville forte.

— Réfléchis un instant, et décide-toi à
vivre la fraternité que je ne cesse de
te recommander» (Chemin, n. 460)..

(30) «Si tu éprouves la communion
des saints, si tu la vis, tu deviendras
un homme joyeusement pénitent. —
Tu comprendras, alors, que la
pénitence est gaudium etsi
laboriosum — joie, bien que
laborieuse — et tu te sentiras « l’allié
» de toutes les âmes pénitentes qui
ont été, sont et seront.» (Chemin, n.
548).



(31) «Isolé, l’effort de chacun d’entre
vous se révèle inefficace. — Si la
charité du Christ vous unit, vous
serez émerveillés de votre
efficacité.» (Chemin, n. 847).

(32) «Être « catholique », c’est aimer
la Patrie, sans céder à quiconque
dans cet amour. Mais c’est aussi faire
miennes les belles aspirations de
tous les pays. Que de gloires
françaises sont aussi mes gloires ! Et
de même, beaucoup de motifs de
fierté des Allemands, des Italiens, des
Anglais…, des Américains, des
Asiatiques et des Africains sont aussi
ma fierté !

— Catholique : grand cœur, esprit
ouvert ! » (Chemin, n. 525).

(33) «Tu n’as pas le bon esprit si tu
souffres en voyant d’autres gens
travailler pour le Christ, sans tenir
compte de ton œuvre. — Souviens-toi
du passage de saint Marc : « Maître,
nous avons vu quelqu’un qui ne nous



suit pas expulser les démons en ton
nom, et nous l’en avons empêché. —
Ne l’en empêchez pas, répondit Jésus,
car il n’est personne qui puisse faire
un miracle en mon nom, et sitôt
après, parler mal de moi. Qui n’est
pas contre vous est pour vous.
» (Chemin, n. 966).

(34) Le cœur grand que Dieu a
accordé à saint Josémaria est
admirable dans le domaine de
l’action apostolique où l’on perçoit
subtilement dans l’Église les jalousies
que l’Apôtre dénonçait déjà en son
temps : « Moi, je suis de Paul! et moi,
d'Apollos! et moi, de Céphas! et moi,
du Christ! Le Christ est-il divisé? Paul
a-t-il été crucifié pour vous, ou est-ce
au nom de Paul que vous avez été
baptisés? (1 Cor, 1, 12-13) ».

(35) Si l’on considère les choses sous
un angle actuel et surtout, à partir de
la ratification solennelle de cette
doctrine par le concile Vatican II (cf.



Const. Dogm. Lumen gentium, n. 40, &
2), on peut être étonne que cette
affirmation ait pu être une
nouveauté lorsqu’elle apparut en 
Chemin. En effet, personne ne nierait,
par principe, l’affirmation
évangélique. Toutefois, les
implications que Mgr Escriva de
Balaguer décrit en Chemin,
concernant une spiritualité pour le
chrétien courant, le laïc, propre et
adéquate à sa situation dans l’Église
et dans le monde, représentaient
bien une nouveauté dans le milieu de
l’époque où le modèle de perfection
religieuse, avec la profession des
conseils évangéliques coram
Ecclesiam, était proposé comme le
référent principal de toute
spiritualité, aussi bien pour les laïcs
que pour le clergé.

(36) «Quel désir chez les gens de
changer de place partout dans le
monde ! — Qu’arriverait-il si chacun
des os, chacun des muscles du corps



humain cherchait à occuper une
place différente de celle qui lui
revient ?

Le mal-être du monde n’a pas d’autre
raison.

— Persévère à ta place, mon fils : de
là tu pourras tellement bien
travailler au règne effectif de notre
Seigneur ! (Chemin, n. 832) ».

(37) «Laïcisme. Neutralité. — Vieux
mythes que l’on essaie toujours de
dépoussiérer.

T’es tu demandé à quel point il est
absurde de dépouiller sa qualité de
catholique, en entrant à l’université
ou dans un groupement
professionnel, à l’académie ou au
parlement, comme on laisse son
pardessus au vestiaire ? » (Chemin, n.
353).

(38) «Ideo omnia sustineo propter
electos. J’endure tout, pour les élus,



ut ipsi salutem consequantur, pour
qu’ils parviennent, eux aussi, au
salut, quæ est in Christo Iesu : qui est
dans le Christ Jésus.

— Belle manière de vivre la
communion des saints !

— Demande au Seigneur de te
donner l’esprit de saint
Paul» (Chemin, n. 550).

(39) «Il est dit que l’Église chante
parce que la parole ne suffit pas à sa
prière. — Toi, chrétien, et chrétien de
choix, tu dois apprendre le chant
liturgique» (Chemin, n. 523).

(40) «Tu m’as vu célébrer la sainte
messe sur un autel nu — table et
pierre — sans retable. Un grand
crucifix. De solides chandeliers, des
flambeaux de cire, s’échelonnant
vers la croix. Devant d’autel à la
couleur du jour. Ample chasuble. Le
calice riche et évasé, aux lignes



sobres. Pas de lumière électrique,
nous n’en éprouvions pas le besoin.

— Et il t’en a coûté de quitter
l’oratoire : tant nous y étions bien. Tu
vois comme la rigueur de la liturgie
porte vers Dieu, rapproche de Dieu ?
» (Chemin, n. 543).

(41) «Il existe une politesse de la
piété. — Apprends-la. — Comme il
est pénible de voir ces dévots qui ne
savent ni suivre la messe, même s’ils
y assistent chaque jour, ni faire le
signe de la croix — ils esquissent
précipitamment de vagues simagrées
—, ni fléchir le genou devant le
tabernacle — leurs ridicules
génuflexions semblent une raillerie
—, ni incliner la tête avec respect
devant une image de Notre
Dame !» (Chemin, n. 541).



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/i-chemin-i-et-
lattachement-a-leglise-et-au-pape/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/i-chemin-i-et-lattachement-a-leglise-et-au-pape/
https://opusdei.org/fr/article/i-chemin-i-et-lattachement-a-leglise-et-au-pape/
https://opusdei.org/fr/article/i-chemin-i-et-lattachement-a-leglise-et-au-pape/

	Chemin et l’attachement à l’Église et au Pape

