
opusdei.org

Thème 14 - Histoire
de l’Eglise

L'Eglise continue et réalise dans
l'Histoire la mission du Christ,
sous l'impulsion de l'Esprit
Saint. Le divin et l'humain sont
intimement entrelacés dans
l'histoire de l'Eglise.

28/01/2014

14.

Histoire de l'Église

L'Église dans l’histoire• 



L'Église continue à maintenir la
présence du Christ dans l’histoire
humaine ; elle obéit au
commandement apostolique énoncé
par Jésus avant de monter au Ciel: «
Allez! De toutes les nations faites des
disciples : baptisez-les au nom du
Père, et du Fils, et du Saint-Esprit,
apprenez-leur à observer tout ce que
je vous ai commandé. Et moi, je suis
avec vous tous les jours jusqu’à la fin
du monde.» (Mt 28, 19-20).

En effet l'observateur même non
croyant qui jette un regard sur
l’histoire de l'Église peut y trouver
des aspects surprenants:

a) l’unité de temps et d’espace
(catholicité) : tout au long de deux
millénaires, l'Église Catholique est
restée le même sujet, avec la même
doctrine et les mêmes éléments
fondamentaux : unité de foi, de
sacrements, de hiérarchie (par la
succession apostolique) ; en outre,



dans toutes les générations, elle a
réuni des hommes et des femmes de
peuples et de cultures très divers,
sous toutes latitudes et longitudes;

b) l’action missionnaire : l'Église, en
tout temps et en tout lieu, a tiré profit
de n’importe quel événement et
phénomène historique pour prêcher
l'Évangile, même dans des situations
défavorables ;

c) la capacité, à chaque génération,
de produire des fruits de sainteté
chez des personnes de tout peuple et
de toute condition ;

d) une capacité de se redresser après
des crises parfois très graves.

2.L’antiquité chrétienne (jusqu’en
476, année de la chute de l’Empire
Romain d’Occident)

Depuis le 1er siècle, le christianisme a
commencé à se propager sous la
conduite de saint Pierre et des



apôtres, puis de leurs successeurs.
On assiste à un accroissement du
nombre des disciples du Christ,
surtout à l’intérieur de l’Empire
Romain: au début du IVème siècle, ils
constituaient approximativement
15% de la population de l’Empire,
concentrés dans les villes et dans la
partie orientale de l'État romain. La
nouvelle religion s'est aussi diffusée
au-delà des frontières : en Arménie,
en Arabie, Éthiopie, Perse, Inde. Le
pouvoir politique romain a vu un
danger dans le christianisme du fait
qu’il réclamait un espace de liberté
dans la conscience des personnes par
rapport à l’autorité de l'État. Les
successeurs du Christ ont eu à
souffrir de nombreuses persécutions,
qui en conduisirent beaucoup au
martyre. La dernière et la plus
cruelle d'entre elles eut lieu au début
du IVème siècle sous le règne de
Dioclétien et Galère.



En 313 l’empereur Constantin Ier,
favorable à la nouvelle religion,
accorda aux chrétiens la liberté de
professer leur foi, et commença une
politique très bienveillante à leur
égard. Avec l’empereur Théodose
Ier(379-395), le christianisme devint
religion officielle de l’Empire
Romain. Pendant ce temps, à la fin
du IVème siècle, les chrétiens
constituaient la majorité de la
population de l’Empire romain.

Au IVème siècle, l'Église eut à affronter
une forte crise interne : la question
arienne. Arius, prêtre d’Alexandrie,
en Égypte, défendait des théories
hétérodoxes, en niant la divinité du
Fils, qui par contre était selon lui la
première des créatures, supérieure
aux autres. Les Ariens niaient aussi
la divinité de l’Esprit Saint. La crise
doctrinale mêlée fréquemment à des
interventions politiques des
empereurs sema le trouble dans
l'Église pendant plus de 60 ans. La



crise fut résolue grâce aux deux
premiers conciles œcuméniques,
celui de Nicée en 325 et celui de
Constantinople en 381, qui
condamnèrent l’arianisme et
proclamèrent solennellement la
divinité du Fils (consubstantialis
Patri, en grec homoousios) et de
l’Esprit Saint. Ce sont eux qui
composèrent le Symbole de Nicée-
Constantinople (le Credo).
L’arianisme survécut jusqu’au VIIème

siècle parce que les missionnaires
ariens réussirent à convertir à leur
credo de nombreux peuples
germaniques, qui ne passèrent que
peu à peu au catholicisme.

En revanche, le Vème siècle vit
survenir deux hérésies
christologiques qui eurent l’effet
positif d’obliger l'Église à
approfondir le dogme pour le
formuler de façon plus précise. La
première de ces hérésies, le
nestorianisme, est une doctrine qui



en pratique affirme l’existence dans
le Christ de deux personnes en plus
de deux natures. La doctrine fut
condamnée par le Concile d’Éphèse
(431), qui réaffirma l’unicité de la
Personne du Christ. Ce sont des
nestoriens que proviennent les
Églises syro-orientales et malabares
encore séparées de Rome. L’autre
hérésie fut le monophysisme, qui
soutenait l’existence dans le Christ
d’une seule nature, la nature divine :
le concile de Chalcédoine (451)
condamna le monophysisme et
affirma qu’il y a deux natures dans le
Christ, la nature divine et la nature
humaine, unies dans la Personne du
Verbe sans confusion ni changement
(à l’encontre du nestorianisme), sans
division ni séparation (contre le
monophysisme): ce sont les quatre
adverbes de Chalcédoine : inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter. Les monophysites ont
donné les Églises coptes, syro-



occidentales et éthiopiennes séparées
de l'Église Catholique.

Les premiers siècles de l’histoire du
christianisme sont ceux d'une grande
floraison de la littérature chrétienne
en théologie, homélies, livres de
spiritualité. Ce sont les œuvres des
Pères de l'Église, de grande
importance pour établir la Tradition.
Les plus importants de ces Pères ont
pour nom, enOccident: saint Irénée
de Lyon, saint Hilaire de Poitiers,
saint Ambroise de Milan, saint
Jérôme et saintAugustin. Pour
l'Orient sont à citer: saint Athanase,
saint Basile, saint Grégoire de
Naziance, saint Grégoire de Nysse,
saint Jean Chrysostome, saint Cyrille
d’Alexandrie et saint Cyrille de
Jérusalem.

3. Le Moyen-âge (jusqu’en 1492,
année de l’arrivée de Christophe
Colomb en Amérique)



A partir de 476 l’Empire Romain
d’Occident fut envahi par une série
de peuples germaniques, certains
ariens, d’autres païens. Le travail de
l'Église dans les siècles suivants fut
d’évangéliser et de contribuer à
civiliser ces peuples, et plus tard les
peuples Slaves, Scandinaves et
Magyars. Le Haut moyen âge
(jusqu’en l’an 1000) fut sans doute
une période difficile pour le
continent européen, à cause de la
situation de violence politique et
sociale, d’appauvrissement culturel
et de régression économique, dus
aux invasions continues (qui
durèrent jusqu’au Xème siècle).
L’action de l'Église a réussi à
conduire ces jeunes peuples vers une
nouvelle civilisation qui trouvera sa
splendeur du XIIème au XIVèmesiècle.

Au VIème siècle est né le monachisme
bénédictin, qui a garanti autour des
monastères des îlots de paix, de
tranquillité, de culture et de



prospérité. Au VIIème siècle, l’action
missionnaire des moines irlandais et
écossais fut d’une grande importance
sur tout le continent et au VIIIème

siècle, celle des Bénédictins anglais.
Ce siècle vit la fin de l’étape de la
patristique avec les deux derniers
Pères de l'Église, saint Jean
Damascène († 749) en Orient et saint
Bède le Vénérable († 735)en Occident.

Aux VII-VIIIème siècles l’Islam est né
en Arabie; après la mort de
Mahomet, les Arabes (sous la
direction des califes = successeurs)
sont lancés dans une série de guerres
de conquête qui les ont conduits à
constituer un très vaste Empire : ils
mirent sous leur joug les peuples
chrétiens d’Afrique du Nord et
d’Afrique noire et la Péninsule
Ibérique et ils séparèrent le monde
byzantin du monde latino-
germanique. Durant environ 300 ans,
ils ont été un fléau pour les peuples
de l’Europe méditerranéenne à cause



des incursions, des raids, des sacs et
des déportations réalisées de façon
systématique et continue.

A la fin du VIIIème siècle, le pouvoir
temporel de la papauté (les États
Pontificaux) s’est institutionnalisé,
alors qu’il existait de fait depuis la
fin du Vème siècle, pour combler le
vide de pouvoir créé en Italie
centrale par le désintérêt du pouvoir
impérial byzantin, souverain en titre
dans la région mais incapable de
s’occuper de l’administration et de la
défense de la population. Avec le
temps les papes se rendirent compte
qu’un pouvoir temporel limité était
une garantie efficace d’indépendance
à l’égard des différents pouvoirs
politiques (empereurs, rois,
seigneurs féodaux).

Dans la nuit de Noël 800, l’Empire
d’Occident (le Saint Empire Romain)
fut restauré : le pape Léon III
couronna Charlemagne dans la



basilique saint Pierre ; ainsi naquit
un État catholique aux aspirations
universelles, caractérisé par une
forte sacralisation du pouvoir
politique et un entremêlement
complexe de politique et de religion
qui durera jusqu’en 1806. (16 juillet :
mise en place de la Confédération du
Rhin. Le 1er Août, Napoléon 1er sera
nommé comme son « protecteur » ;20
juillet : signature d’un traité de paix
franco-russe ; 6 août : fin du Saint-
Empire romain germanique.)

Au Xème siècle (le siècle de Fer), la
papauté a connu une grave crise à
cause des interférences des familles
nobles d’Italie centrale sur l’élection
du pape. Plus généralement les rois
et seigneurs féodaux s’approprièrent
la nomination de nombreuses
charges ecclésiastiques. La réaction
papale à une situation aussi peu
édifiante eut lieu au XIème siècle avec
la réforme grégorienne et la «
querelle des investitures », au cours



desquelles la hiérarchie
ecclésiastique réussit à récupérer de
grands espaces de liberté sur le
pouvoir politique.

En 1054 le patriarche de
Constantinople Michel Cérulaire
scella la séparation définitive des
Grecs de l'Église Catholique (Schisme
d’Orient) : ce fut le dernier épisode
d’une histoire de fractures et de
disputes commencées dès le Vème

siècle, et due en partie aux graves
interférences des empereurs
romains d’orient dans la vie de
l'Église (césaropapisme). Ce schisme
affecta tous les peuples dépendant
du patriarcat de Constantinople et
jusqu’à maintenant il touche encore
les Grecs, les Macédoniens, les
Serbes, les Monténégrins, les
Albanais, les Bulgares, les Roumains,
les Ukrainiens et les Russes.

Dès le début du XIèmesiècle, les
Républiques maritimes italiennes



avaient arraché aux musulmans le
contrôle de la Méditerranée, en
fixant des limites aux agressions
islamiques. À la fin du siècle, la
croissance du pouvoir militaire des
pays chrétiens se manifesta dans les
Croisades en Terre Sainte
(1096-1291), expéditions belliqueuses
à caractère religieux dont la finalité
était la conquête ou la défense de
Jérusalem.

Aux XIIIèmeet XIVème siècles on assiste
à l’apogée de la civilisation
médiévale, avec les grandes œuvres
littéraires, artistiques, théologiques
et philosophiques (la scolastique :
saint Albert le Grand, saint Thomas
d’Aquin, saint Bonaventure et le
bienheureux Duns Scot). En ce qui
concerne la vie religieuse,
l’apparition des ordres mendiants
(Franciscains, Dominicains, etc.) au
début du XIIIème siècle est d’une
grande importance.



L’affrontement entre la papauté et
l’Empire déjà commencé avec la «
question des investitures », a
continué avec divers épisodes aux
XIIème et XIIIème siècles, et s’est achevé
par un affaiblissement des deux
institutions: l’empire se réduisit dans
la pratique à un État allemand et la
papauté connut une grave crise. De
1305 à 1377, le lieu de résidence du
pape se transféra de Rome en
Avignon, en France, et peu après le
retour du pape à Rome, en 1378,
commença le Grand Schisme
d’Occident. La situation fut très
difficile: il y eut deux papes puis
trois, alors que le monde catholique
de l’époque restait perplexe sans
savoir quel était le pontife légitime.
L'Église put surmonter cette très dure
épreuve et l’unité fut restaurée au
concile de Constance (1415-1418).

En 1453 les Turcs Ottomans,
musulmans, conquirent
Constantinople, mettant fin à



l’histoire millénaire de l’empire
Romain d’Orient (395-1453), et ils
s’emparèrent des Balkans qui
restèrent quatre siècles sous leur
domination. C’est à cette même date
que s’achève la guerre dite de « cents
ans » entre la France et l’Angleterre.

L'Époque moderne (jusqu’en
1789, début de la Révolution
Française)

L'Époque Moderne s’ouvre avec
l’arrivée de Christophe Colomb en
Amérique, événement qui, avec les
expéditions en Afrique et en Asie,
marqua les débuts de la colonisation
européenne d’autres parties du
monde. L'Église a profité de ce
phénomène historique pour diffuser
l'Évangile dans les continents extra-
européens: on assiste ainsi à la
naissance de missions au Canada et
en Louisiane, colonies françaises,
dans l’Amérique espagnole, au Brésil
portugais, au royaume du Congo, en

• 



Inde, Indochine, Chine, Japon, aux
Philippines. Pour coordonner ces
efforts pour la propagation de la foi,
le Saint Siège institua en 1622 la 
Sacra Congregatio de Propaganda
Fide.

Pendant ce temps, tandis que le
catholicisme s’étendait dans des aires
géographiques où l'Évangile n’avait
jamais été prêché, l’Église traversait
une grave crise dans le vieux
continent. La « réforme » religieuse
proposée par Martin Luther, Ulrich
Zwingli, Jean Calvin (fondateurs des
différentes branches du
protestantisme), à côté du schisme
provoqué par le roi d’Angleterre
Henri VIII (anglicanisme), a conduit à
ce que de grandes régions se
séparent de l'Église : la Scandinavie,
l’Estonie et la Lettonie, une bonne
partie de l’Allemagne, la Hollande, la
moitié de la Suisse, l'Écosse,
l’Angleterre, sans compter les
territoires coloniaux respectifs déjà



possédés ou conquis
postérieurement: le Canada,
l’Amérique du Nord, les Antilles,
l’Afrique du Sud, l’Australie, la
Nouvelle-Zélande. La Réforme
Protestante a la grave responsabilité
d’avoir rompu l’unité religieuse
millénaire dans le monde christiano-
occidental, en provoquant le
phénomène de confessionnalisme,
c’est-à-dire la séparation sociale,
politique et culturelle de l’Europe et
de certaines de ses régions en deux
camps: le catholique et le protestant.
Ce système s’est résumé à la formule 
cujus regio, ejus religio, qui obligeait
les sujets à suivre la religion du
prince. Cet affrontement entre ces
deux mondes conduisit au
phénomène des guerres de religion,
qui affecta surtout la France, les
territoires germaniques, l’Angleterre,
l'Écosse et l’Irlande, et qui se termine
avec la Paix de Westphalie (1648) sur
le continent et la capitulation de



Limerick(1692) dans les Iles
Britanniques.

L'Église Catholique, très affaiblie par
la crise et la défection de tant de
peuples en si peu d’années, sut
trouver des énergies insoupçonnées
pour réagir et commencer une
véritable réforme : ce processus
historique a pris le nom de Contre-
Réforme, dont le sommet fut la tenue
du Concile de Trente (1545-1563), qui
proclama avec clarté certaines
vérités dogmatiques mises en doute
par les protestants (le canon des
Écritures, le péché originel, la
justification, les sacrements, etc.), et
l’on prit des décisions disciplinaires,
qui renforcèrent et rendirent l'Église
plus forte (par exemple l’institution
des séminaires et l’obligation de
résidence dans le diocèse pour les
évêques). Le mouvement de la
Contre-Réforme a pu aussi bénéficier
de l’activité de nombreux ordres
religieux fondés au XVIème siècle : il



s’agit d’initiatives de réforme dans le
domaine des ordres mendiants
(Capucins, Carmes déchaux), ou
d’instituts de clercs réguliers
(Jésuites, Théatins, Barnabites, etc.).
L'Église sortit ainsi de la crise
profondément rénovée et renforcée,
et elle put compenser la perte de
certaines régions européennes par
une diffusion vraiment universelle
grâce à l'œuvre missionnaire.

Au XVIIIèmesiècle l'Église eut à
affronter deux ennemis : le régalisme
et la philosophie des Lumières. Le
premier alla de pair avec le
développement de la monarchie
absolue: appuyés sur l’organisation
d’une bureaucratie moderne, les
souverains des États européens
réussirent à instaurer un système de
pouvoir autocratique et total, en
éliminant les barrières qui faisaient
barrage à leur pouvoir (institutions
d’origine médiévale comme le
système féodal, les privilèges



ecclésiastiques, les droits des
citoyens, etc.). Dans ce processus de
centralisation du pouvoir, les
monarques catholiques eurent
tendance à envahir le domaine de la
juridiction ecclésiastique dans le but
de créer une Église soumise et docile
vis-à-vis du pouvoir du roi : c’est un
phénomène qui assume des noms
divers selon les États : régalisme au
Portugal et en Espagne, gallicanisme
en France, joséphisme (du nom de
l’empereur d’Allemagne Joseph II,
qui succéda à l’Impératrice Marie-
Thérèse en 1780) dans les territoires
des Habsbourg (Autriche, Bohême,
Slovaquie, Hongrie, Slovénie, Croatie,
Lombardie, Toscane, Belgique),
juridictionalisme à Naples et Parme.
Ce phénomène trouva son apogée
dans l’expulsion des Jésuites par de
nombreux gouvernements et dans
les pressions menaçantes sur la
papauté pour qu’il supprime l’ordre,
ce qui fut effectif en 1773.



L’autre ennemi que rencontra l'Église
au XVIIIèmesiècle fut la philosophie
des Lumières,mouvement qui connut
un grand succès parmi les classes
dirigeantes. Ladite philosophie a
pour fond un courant culturel qui
exalte la raison et la nature et qui, en
même temps, fait une critique
systématique de la Tradition. C’est un
phénomène très complexe, qui
présente de fortes tendances
matérialistes, une exaltation naïve
des sciences, le rejet de la religion
révélée au nom du déisme ou de
l’incrédulité, un optimisme irréel par
rapport à la bonté naturelle de
l’homme, un anthropocentrisme
excessif, une confiance utopique
dans le progrès de l’humanité, une
hostilité diffuse contre l'Église
Catholique, un air de suffisance et de
mépris à l’égard du passé, et une
tendance marquée à opérer des
réductionnismes simplistes dans la
recherche de modèles explicatifs de
la réalité. Il s’agit, en résumé, de



l’origine de nombreuses idéologies
modernes, qui réduisent la vision de
la réalité en éliminant de sa
compréhension la révélation
surnaturelle, la spiritualité de
l’homme et en définitive le désir de
la recherche des vérités ultimes de la
personne et de Dieu. Au XVIIIème

siècle furent fondées les premières
loges maçonniques, dont une bonne
partie entreprit des activités
clairement anticatholiques.

L'Âge Contemporain (à partir
de 1789)

La Révolution Française qui
commença avec l’appui décisif du
bas clergé, prit rapidement des
attitudes de gallicanisme extrême,
jusqu’à provoquer le schisme de
l'Église constitutionnelle. Elle prit
ensuite des accents clairement
antichrétiens (instauration du culte
de l’Être Suprême, abolition du
calendrier chrétien, etc.), pour finir

• 



par une persécution cruelle de
l'Église (1791-1801): le pape Pie VI
mourut en 1799 prisonnier des
Français révolutionnaires. La
montée au pouvoir de Napoléon
Bonaparte, homme pragmatique,
apporta la paix religieuse avec le
Concordat de 1801; mais plus tard
des discordes surgirent avec Pie VII à
cause des intrusions continues du
gouvernement français dans la vie de
l'Église: comme résultat, le pape fut
fait prisonnier par Napoléon pendant
environ cinq ans.

Avec la Restauration des monarchies
prérévolutionnaires (1815), une
période de paix et de tranquillité
revint pour l'Église, favorisée aussi
par le romantisme, courant de
pensée prédominant dans la
première moitié du XIXème siècle.
Cependant, rapidement, une
nouvelle idéologie profondément
opposée au catholicisme s’est faite
jour : le libéralisme, héritier des



idéaux de la Révolution Française,
qui réussit peu à peu à s’affirmer
politiquement, en poussant à
l’instauration de législations
discriminatoires ou persécutrices
contre l'Église. Le libéralisme s’est
uni dans de nombreux pays au
nationalisme et plus avant, dans la
seconde moitié du siècle, à
l’impérialisme et au positivisme, qui
ont contribué ultérieurement à la
déchristianisation de la société. En
même temps, en réaction aux
injustices sociales provoquées par les
législations libérales, des idéologies
porteuses des aspirations des classes
opprimées par le nouveau système
économique se sont diffusées comme
le socialisme utopique, le socialisme
scientifique, le communisme, ou
l’anarchisme, toutes unies par des
projets de révolution sociale et une
philosophie sous-jacente de type
matérialiste. Le catholicisme a perdu
au XIXème siècle la protection de
presque tous les États qui ont pris



une attitude hostile à son égard. En
1870, le pouvoir temporel des papes
s’est achevé avec la conquête
italienne des États Pontificaux et
l’unification de la Péninsule. En
même temps cependant l'Église a su
tirer avantage de cette crise pour
renforcer l’union de tous les
catholiques autour du Saint Siège, et
pour se libérer des intrusions des
États dans le gouvernement interne
de l'Église, à la différence de ce qui se
passa dans la période des
monarchies confessionnelles de l’Âge
Moderne. Le sommet de ce
phénomène fut la déclaration
solennelle, en 1870, du dogme de
l’infaillibilité du pape par le concile
Vatican I, célébré durant le pontificat
de St Pie IX (1846-1878). Au cours de
ce siècle, la vie de l'Église se
caractérisa par une grande
expansion missionnaire (en Afrique,
Asie et Océanie), par une grande
floraison de fondations, de
congrégations féminines de vie



active, et par l’organisation d’un
vaste apostolat laïc.

Au XXème siècle l'Église a eu à relever
de nombreux défis. Pie X dut
réprimer les tendances théologiques
modernistes à l’intérieur du corps
ecclésiastique lui-même. Ces
courants se caractérisaient, dans
leurs manifestations les plus
radicales, par un immanentisme
religieux qui, tout en maintenant les
formulations traditionnelles de la foi,
les vidait en réalité de leur contenu.
Benoît XV fut pris dans la tempête de
la Première Guerre Mondiale, en
réussissant à maintenir une politique
d’impartialité entre les belligérants,
et en développant une activité
humanitaire en faveur des
prisonniers et des populations
touchées par faits de guerre. Pie XI
s’opposa aux totalitarismes de divers
types qui persécutèrent l'Église d’une
manière plus ou moins ouverte
pendant son pontificat : le



communisme en Union Soviétique et
en Espagne, le national-socialisme en
Allemagne, le fascisme en Italie, le
totalitarisme d’inspiration
maçonnique au Mexique. Pie XI, en
outre, favorisa le développement
d’un clergé et d’un épiscopat africain
et asiatique, développement
poursuivi par son successeur Pie XII,
et il permit à l'Église de présenter au
moment de la décolonisation un
visage autochtone et non étranger.

Pie XII dut affronter la terrible
épreuve de la Seconde Guerre
Mondiale au cours de laquelle il agit
de diverses façons pour sauver de la
persécution national-socialiste tous
les Juifs qu’il put (on calcule que
l'Église Catholique sauva environ
800.000 Juifs). De façon réaliste, il
considéra qu’il n’était pas opportun
de lancer une accusation publique,
car elle n’aurait fait qu’aggraver la
situation des catholiques persécutés
eux aussi dans plusieurs des



territoires occupés par les Allemands
et elle aurait annulé sa possibilité
d’intervenir en faveur des Juifs. De
nombreuses personnalités du monde
Israélite ont reconnu publiquement
après la guerre les grands mérites de
ce pape pour leur peuple.

Jean XXIII convoqua le concile
Vatican II (1962-1965), qui fut clôturé
par Paul VI et qui inaugura une
époque pastorale nouvelle dans
l'Église, en soulignant l’appel
universel à la sainteté, l’importance
de l’effort œcuménique, les aspects
positifs de la modernité,
l’élargissement du dialogue avec
d’autres religions et avec la culture.
Dans les années postérieures au
concile, l'Église a connu une
profonde crise interne de caractère
doctrinal et disciplinaire, qu’elle
réussit à dépasser en bonne partie
durant le long pontificat de Jean-Paul
II (1978-2005), pape d’une
extraordinaire personnalité, qui a



conduit le Saint siège à des niveaux
de popularité et de prestige encore
inconnus, à l’intérieur et hors de
l'Église Catholique.

Carlo Pioppi

Bibliographie de base

J. Orlandis, Historia del cristianismo,
Rialp, Madrid, 1983.

A. Torresani, Breve storia della
chiesa, Ares, Milano, 1989.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/histoire-de-leglise/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/histoire-de-leglise/
https://opusdei.org/fr/article/histoire-de-leglise/

	Thème 14 - Histoire de l’Eglise

