
opusdei.org

Genèse historique et
théologique d’un
classique de la
spiritualité : Chemin

12/12/2012

L’histoire de la rédaction de Chemin
a une date symblique : “décembre
1932”. L’auteur l’avait inscrite sur un
petit fascicule, au format d’un quart
de feuille paysagé, qui est la
première ébauche de ce futur livre.
Ce recueil de feuillets est le germe
“publique” de Chemin.



Vous pouvez lire le résumé d’une
conférence de mgr Pedro Rodríguez.
Le texte intégral a été publié dans le
7ème volume des "Cuadernos del
Centro de Documentación y Estudios
Josemaría Escrivá de Balaguer"

l. Les « Cahiers intimes » et la
rédaction de « Chemin »

Que personne ne s’étonne de voir
que j’entre dans le vif de mon sujet
de façon si documentaire. Je peux
vous communiquer que les archives
concernant Chemin et son processus
de rédaction sont particulièrement
abondantes. On pourrait dire, dans
un certain sens, que l’information est
exceptionnelle, si l’on considère aussi
d’autres œuvres de l’auteur. Et
cependant, je dois avouer tout de
suite qu’il est difficile de trouver un
auteur, autre que Josémaria Escriva,
ayant le moins parlé du livre qu’il
prépare. On ne trouve guère de
documents où il parle de ce projet, de

https://www.unav.es/cedej/publicaciones/
https://www.unav.es/cedej/publicaciones/
https://www.unav.es/cedej/publicaciones/


ses idées concernant le futur du livre,
de son sujet.

Ce que je dis peut être surprenant,
surtout si l’on considère que, durant
toute la période de rédaction, saint
Josémaria tenait des Cahiers de notes
personnelles, qui ne sont pas un
journal au sens classique,
recueillaient de nombreuses
nouvelles de sa vie quotidienne :
spirituelle, intellectuelle, familiale,
pastorale et apostolique. Ceci dit, à la
seule lecture de ces Cahiers, on ne
pourrait pas déduire que leur auteur
avait projeté, préparé et écrit, le livre
qui est l’objet de cette conférence.

Mais je dois avouer en même temps
que, paradoxalement ! c’est dans ces
Cahiers que l’on trouve la matrice,
mieux encore, le contenu textuel du
livre qui sera finalement publié en
1934 sous le titre Considérations
spirituelles, qui est, comme vous le



savez bien, la première phase
imprimée de Chemin2.

1.1 Les Cahiers des « Notes intimes
»

Disons quelques mots de ces Cahiers,
une source de première importance,
pour l’édition critique de Chemin.

Au nombre de neuf, ils vont de
l’année 1928, voire un peu avant, aux
premières années quarante. Nous
n’en avons que huit aujourd’hui. Le
Cahier n° 1 fut détruit par l’auteur et
nous en ignorons le contenu. Il n’est
donc pas compris dans les Notes
intimes3.

À la base des Notes intimes, il y a
toujours cette vie plongée en Dieu. Il
prenait des notes n’importe où,
fréquemment dans la rue.
L’interaction entre le « feuillet » qui
recueillait ses notes et le Cahier sur
lequel il les transcrivait reflète le
soin extrême que saint Josémaria



portait aux motions de Dieu dans sa
vie. Ce va-et-vient des notes au
Cahier est une manifestation de sa
foi en la présence et en la providence
de Dieu : une foi qui le conduisait à la
lecture surnaturelle des événements,
petits ou grands, de son âme et du
monde.

a) Nous pouvons distinguer quatre
types de notes dans ces Notes
intimes : Un premier groupe,
constitué par les textes qui
concernent de façon directe l’esprit,
la mission et l’organisation de l’Opus
Dei. Ils ont parfois la forme d’une
réflexion, d’autres, le style du
dialogue avec le Seigneur — dans ce
sens ils ressemblent à ceux du
second groupe—, d’autres, une
expression presque juridique ou
normative.

b) Le second groupe correspond à ce
que nous appellerions aujourd’hui
une autobiographie spirituelle : ce



sont des expériences intimes de son
amitié avec Dieu et avec les
hommes : dans l’Eucharistie,
l’oraison, le travail, l’action
sacerdotale et apostolique, dans les
contradictions et dans la pauvreté,
dans la façon quotidienne
d’exprimer sa piété filiale. L’humilité
de saint Josémaria est réellement
impressionnante.

c) Le troisième groupe de notes est
plus dans la ligne d’un Journal. Il
s’agit de l’activité quotidienne ou de
plusieurs jours : des visites, des
travaux, des démarches, l’étude, la
prédication, les charges de famille,
son action pastorale par monts et par
vaux, ses projets apostoliques, ses
randonnées à Madrid, d’un endroit à
un autre. Une autobiographie,
comme dans le groupe précédant,
mais plus narrative, toujours
considérée dans la perspective de
Dieu, de l’action de Dieu en son âme
et dans les âmes de ceux qui



l’entourent et sous un angle
thématique

d) Le quatrième et dernier groupe est
spécialement intéressant pour notre
conférence : ce sont des textes qui
n’ont pas le style narratif du groupe
précédant, ni la forme
autobiographique du second. Ce sont
des pièces autonomes, qui viennent
s’ajouter aux notes des deux groupes
précédents : au point de vue
littéraire, ce sont des aphorismes, des
maximes, des « considérations » sur
la vie en Christ, sur l’union à Dieu au
beau milieu des circonstances
ordinaires de la vie chrétienne. Sous
un point de vue littéraire elles ont en
commun avec celles du premier
groupe, le caractère achevé et «
autonome » de chaque note. Le
climat des notes du second groupe
est comme le foyer, le creuset, où ses
« considérations » du quatrième
groupe se forgent. Une fois frappées,
elles viennent s’ajouter, se



juxtaposent, se placent dans la
séquence biographique des second et
troisième groupes. À mon sens, cette
façon d’écrire dans ses Cahiers
donne une fraîcheur et une
authenticité surprenantes à la
séquence du texte ?

En 1932-33, alors que Chemin se
forgeait, les Cahiers des Notes intimes
débordaient déjà d’une doctrine
spirituelle et d’une expérience des
âmes qui ne demandaient qu’à être
communiquées à d’autres. En les
examinant sous les quatre angles du
fond littéraire que j’ai indiqués, on
voit comment les textes, que saint
Josémaria peut sélectionner pour les
faire connaître à un cercle plus large,
ne font qu’augmenter. L’histoire de
la rédaction de Chemin découle,
grandement, de cette richesse
spirituelle : d’abord l’édition, tirée
sur vélographe, des Considérations
spirituelles en deux carnets, puis,
l’opuscule du même titre ;



finalement, l’ouvrage qui nous
occupe4.

Cependant, il faut bien préciser: le
fondateur de l’Opus Dei n’écrit pas
sur ses Cahiers pour en tirer un livre,
mais — comme il le disait déjà en
février 1931— parce que « je me sens
poussé à conserver, non seulement
les inspirations de Dieu — des
inspirations divines, je le crois
fermement — mais des choses de la
vie qui m’ont été utiles ou dont je
peux tirer un profit spirituel et qui
peuvent aider mon père confesseur à
mieux me connaître5 ».

J’ai déjà avancé que c’est de ce
patrimoine qu’est totalement issu le
contenu de Considérations
spirituelles : principalement de ce
quatrième groupe de textes mais
aussi des autres, spécialement de
ceux du second groupe et du
troisième. Notre auteur le disait
quelques années plus tard : « Chemin



est issu, en partie d’une espèce de
journal, — non, non, ce n’est pas un
journal, les journaux m’assomment
— écrit en l’honneur de Sainte
Catherine. Chacune de ses notes
rappelle un événement ou concerne
quelqu’un. J’ai classé ces fiches en
1933 et je les ai remises à
l’imprimerie en 1934.6 »

Le climat de Chemin, comme
auparavant celui de Considérations
spirituelles, est celui des Notes
intimes de saint Josémaria.

C’est l’impression vécue qu’ont eue
nombre de ceux l’ayant connu dans
les premières années trente et ayant
perdu son contact dans le tourbillon
de la vie. Lorsqu’ils ont lu Chemin, ils
ont eu devant leurs yeux, ce modeste
carnet polycopié qu’il leur avait
distribué vers la fin de 1932 et qui,
comme je l’ai dit au début, est la
première expression publique du
futur Chemin.



1.2 La rédaction de « Chemin »

Venons-en maintenant à cette liasse
de feuillets. 17 feuillets
dactylographiés, format paysagé,
tapés sur une mauvaise machine à
écrire — et par un ou par une dactylo
très maladroits — et polycopiés au
vélographe. Le carnet a 246
considérations numérotées7. Son titre
est : CONSEILS SPIRITUELS/
CONSIDÉRATIONS SPIRITUELLES8.
Date : décembre 1932. Sur le dernier
quart de feuille, tout blanc et sans
numéroter, cette note finale : DEO
OMNIS GLORIA. Le nom de l’auteur
ne se trouve nulle part : le fascicule
est anonyme.

Au début de l’été de 1933, Escriva
remettait au vélographe un nouveau
fascicule, un second bloc de
considérations. Plus bref que le
précédant. Il s’agit de sept feuillets,
aux mêmes caractéristiques. Le
premier avec une entête : «



CONSEILS SPIRITUELS/
CONSIDÉRATIONS SPIRITUELLES
(suite) ». Il y a 87 nouveaux textes
dont la numérotation suit celle du
fascicule précédant : l’auteur s’était
arrêté au numéro 333. Ce fascicule
était inconnu jusqu’à aujourd’hui
dans la littérature biographique. Je
l’ai trouvé dans les documents de
l’AGP. Cette petite trouvaille m’a
permis d’établir que l’édition
vélographiée a 333 points, un tiers du
futur Chemin. Ceci nous permet de
dire que Josémaria avait voulu
exprimer les considérations de son
ouvrage en code « trinitaire » dès
1933.

L’année suivante, le contenu des
fascicules, auxquels s’ajoutent 110
autres considérations tirées des 
Notes intimes, sont allés chez
l’imprimeur : il s’agit de l’édition de
Cuenca, sous format 15 x 10,5 cm.
Sur la page de garde précédente qui
était aussi la page de titre, on lit : «



CONSIDÉRATIONS SPIRITUELLES /
par / José María/ Cuenca.-Imp.
Moderna/. »

L’auteur, nous pouvons le constater,
est toujours anonyme. En 1939,
apparaît l’édition définitive intitulée :
Chemin. C’est celle que nous
connaissons, avec ses 999 points.
L’édition princeps paraît à Valencia
en septembre de la même année,
sous grand format, avec 336 pages et
avec le dessin géométrique fameux
qui traverse de haut en bas les deux
pages de garde. L’auteur avait
préparé le texte pendant la guerre
civile espagnole, d’abord dans son
refuge de la Légation du Honduras
(Madrid, 1937) puis à Burgos, tout au
long de 1938. On conserve une
collection de presque 550 quarts de
feuille autographes avec lesquelles il
a complété, jusqu’au numéro 999, les
points publiés dans l’édition de
Cuenca. Il a fini de dactylographier,
personnellement, le livre au petit



matin du 2 février 1939. On conserve
aussi cet original dactylographié. Ce
sont des pièces d’une valeur
extraordinaire.

Pourquoi Josémaria tient-il à publier
ces fascicules, puis à les prolonger
dans Considérations spirituelles et en 
Chemin. Que cherche-t-il, qu’est-ce
qui le pousse à écrire et à éditer cet
ouvrage, devenu désormais un
classique dans la littérature
chrétienne ? Voici ma réponse : nous
ne sommes pas devant la volonté
d’un « auteur » qui veut publier un «
livre » mais devant la responsabilité
d’un prêtre qui se sait porteur d’une
mission et d’un message et qui tient à
toucher un nombre croissant d’âmes.
Il essaie de les convoquer à la
mission qu’il a reçue le 2 octobre
1928 et de leur donner la formation
spirituelle appropriée. Il voit alors
que la parole orale ne suffit pas et se
sent pressé de la prolonger dans
l’écrit. Cette finalité claire et simple



est, à mon avis, celle qui va
déterminer la genèse aussi bien
historique que théologique de cet
ouvrage célèbre. Voyons-là de près.

2. La finalité et les destinataires de
« Chemin »

Avant de se décider à préparer les
fascicules cités, saint Josémaria
prêtait ses feuillets à d’autres qui se
trouvaient ainsi devant des «
horizons insoupçonnés » (point 973),
ou bien il réunissait ses jeunes amis
et leur lisait des pages spirituelles —
au dire de ces témoins — « d’un
Cahier qu’il portait avec lui9». Mais
son rayonnement spirituel et
apostolique grandissant, ce n’était
plus ni suffisant, ni possible. Ces
textes-là, par ailleurs, n’étaient pas
faits pour une lecture occasionnelle :
il fallait les ruminer dans l’âme et les
méditer devant le Seigneur. Il était
dépassé par l’événement. Il a donc
décidé de tirer de ces Cahiers les



passages qui lui ont paru les plus
adéquats, de les polycopier et de les
distribuer. Il s’agissait d’intensifier la
formation « à distance » de ceux qui
recevaient de cet auteur leur
direction spirituelle10.

Petit à petit, il fit parvenir ces «
conseils », — notre auteur qualifiait
lui-même ainsi ses fascicules —, aux
personnes, prêtres et laïcs, hommes
et femmes, les plus impliqués dans
son projet spirituel et apostolique.
Lorsque l’année précédente, l’Auteur
s’était proposé de diffuser, aussi des
polycopiés, la première ébauche du 
Saint Rosaire, il avait expliqué
clairement à son confesseur le but de
ces notes : « Je vous remets ces
feuillets afin que vous me disiez, s’il
vous plaît, si vous voyez un
inconvénient à ce qu’ils soient tirés
au vélographe, afin d’encourager nos
amis à entreprendre la voie de la
contemplation.11 »



Nous n’avons pas de déclaration
équivalente pour ce qui concerne les
fascicules. Cependant, en les lisant,
on déduit que la finalité est
semblable, pour ne pas dire la même,
que celle de Saint Rosaire (comme
l’auteur finira par l’avouer dans le
prologue de Chemin). En lisant et en
méditant aussi ces feuillets 
velographiés on s’imprégnait de
l’esprit contemplatif que l’auteur
diffusait dans son travail
apostolique.

Ces textes polycopiés lui
permettaient de toucher plus de
gens, c’est vrai. Mais ce n’était pas le
quantitatif, mais le qualitatif qui
poussait Josémaria Escriva. Ces
feuillets étaient pour lui l’instrument
pour avancer et approfondir la
formation de ceux qu’il avait déjà
touchés ou qu’il était en train de
toucher : nos amis, comme il dit
familièrement. Autrement dit : avec
cette initiative, il voulait pousser vers



la plénitude de la vie chrétienne ceux
qui étaient déjà en contact avec « le
projet » qu’il leur proposait.

Cette finalité et ces destinataires sont
présents lorsqu’il décide de passer de
la polycopie à l’imprimerie. Nous
trouvons dans Considérations
spirituelles et tout autour d’elles, des
déclarations intéressantes de l’auteur
à ce propos. C’est dans «
l’avertissement préliminaire » au
début du livre, que nous trouvons la
première. Il cerne concrètement les
amis dont il parle : « des jeunes laïcs
étudiants dirigés par l’auteur ». Le
livre est écrit « pour répondre à leurs
besoins ». Ensuite, déjà dans le
prologue, il dit simplement au
lecteur, dans une prose poétique, que
ces pages sont des propos de prêtre, «
une confidence d’ami, de frère, de
père », pour être méditées en la
présence de Dieu qui les écoute.
Saint Josémaria continue donc de «
pousser » vers la vie d’oraison.



C’est dans le prologue de Chemin
qu’il recueille et prolonge ce qu’il
écrivait en celui de Considération
spirituelles. La intentio de l’auteur
est presque formulée comme celle de
Saint Rosaire, mais de façon
personnelle et extrêmement belle. Le
livre est écrit, dit-il, pour que : « tu
entreprennes des chemins d’oraison
et d’Amour ».

Contrairement à ce qu’il fait dans 
Considérations spirituelles, dans 
Chemin, il ne parle absolument pas
des destinataires. Je crois en
comprendre la raison : ce qui est né
pour un cercle d’amis, pour les
jeunes étudiants de l’Académie DYA
et ceux du foyer de la rue Ferraz —
tâches apostoliques naissantes de
l’Opus Dei à l’époque —, est
maintenant offert par l’auteur, dans
une édition commerciale, à tout type
de lecteurs. Mais le livre,
littéralement le même, avec de
nouvelles considérations ajoutées, ne



perdra, à aucun moment, la touche
juvénile de son auteur et des ses
lecteurs d’origine.

Pour résumer : en écrivant
successivement les fascicules, 
Considérations spirituelles, Chemin,
l’auteur a voulu offrir aux lecteurs
du livre, dont le premier destinataire
était la jeunesse universitaire, un
instrument pour « entreprendre des
chemins d’oraison et d’Amour ». Le
terme du chemin est décrit dans ce
prologue de façon inhabituelle. C’est
la première fois qu’on le retrouve
ainsi, il s’agit de devenir: « une âme
au discernement sûr », « arriver à
être une âme au discernement sûr ».

Notre recherche sur l’intentio ou
finalité du livre doit maintenant se
pencher sur un texte, écrit longtemps
après, qui est la déclaration la plus
achevée et la plus mûre de l’auteur
de Chemin sur son « objectif » au
moment de l’écrire. Saint Josémaria



parle de ce que tout fidèle de l’Opus
Dei tient à chercher la sainteté dans
l’état de vie où Dieu l’a appelé. Ceci
devient possible, dit-il, grâce à «
l’unité de vie », « où s’unissent la
contemplation et l’action, et où le
travail sanctifié et sanctifiant est
comme le gond sur lequel pivote
toute notre activité, interne et
externe12 ».

Le travail, dit-il encore, devenu
moyen de sanctification personnelle
et d’apostolat, est tissé sur la pratique
des vertus chrétiennes, grâce aux
différentes manifestations de
dévotion — « à la Très Sainte Trinité,
au Christ dans l’Eucharistie, à la
Sainte Vierge »— qui sont la trame de
la vie spirituelle. C’est ici que l’on
touche à notre sujet : « J’ai écrit une
bonne partie de Chemin entre 1928
et 1933, publié en 1934. Avec cette
publication j’ai essayé de préparer
un plan incliné très long, pour que
les âmes puissent petit à petit le



gravir et arrivent à saisir l’appel
divin, en devenant des âmes
contemplatives au beau milieu de la
rue.13»

Nous avons là, vingt ans après,
ensemble et bien expliqués, les
éléments de l’intentio de l’Auteur que
nous avons petit à petit trouvés dans
des documents écrits simultanément
au livre : contemplation, oraison,
action, travail, vie intérieure et qu’il
résume en cette nouvelle formule :
arriver à être « des âmes
contemplatives au beau milieu de la
rue 14».

Cependant, notez bien qu’avant d’en
arriver là, l’Auteur nous dit que le
bout de ce plan incliné est tout
simplement « comprendre l’appel
divin » (à cette unité de vie, à cette
sanctification du travail, à cette vie
ordinaire vécue dans ce siècle), et
c’est de cette compréhension vitale



que jaillit l’oraison contemplative
aux carrefours du quotidien.

Vous voyez donc que l’Auteur, en
formulant l’intentio de son livre,
vient de faire une importante
déclaration —la seule jusqu’à présent
— sur la structure « interne » du
livre. Prenons-en bonne note. Son 
ordo est déjà conçu :

a) comme l’ascension sur un plan
incliné qui atteindra la «
contemplation » dont il parle,

b) comme la compréhension, qui
signifie pour lui un don total à la
vocation ainsi comprise,

c) en tant que vocation qui conduit à
la contemplation au beau milieu du
monde.

L’histoire de la rédaction montre
comment ce livre déborde le petit
cercle des proches (les fascicules) et
atteint la jeunesse universitaire de



Madrid (les Considérations de
Cuenca) ainsi que la généralité des
lecteurs (texte définitif : Chemin) sans
avoir été à peine modifié15. L’Auteur
a ainsi pu dire, un an avant sa mort,
lors d’une rencontre avec des fidèles
de l’Opus Dei : « Je l’ai écrit pour
toutes les âmes… non pas pour nous.
16 »

Il en avait parlé dans ce sens,
quelques années auparavant, à un
journaliste français : « Il ne s’agit pas
d’un ouvrage pour les membres de
l’Opus Dei seulement, mais pour
tous, même pour les non chrétiens17.
»

Cette affirmation mérite d’être
retenue. Au fil du temps, il l’a
fréquemment répétée et il l’a écrite
de sa main dans la note à la 26ème

édition de Chemin (1965). « C’est
écrit, dit-il, à partir de l’expérience
déjà très longue des gens de toutes
les races, de tant de langues et de



mentalités différentes. Il parle de «
millions d’âmes qui se sont
approchées davantage de Dieu Notre
Seigneur », qu’il qualifie « d’amis très
chers » et qui sont « des catholiques
et des non catholiques, des chrétiens
et des non chrétiens18 ». L’Auteur voit
ainsi que les lecteurs du livre
dépassent tout type de frontières.

Par ailleurs, comme l’Auteur le dit à
un autre endroit, « il est évident que
[ce livre] est imprégné de l’esprit de
l’Opus Dei19 » et qu’il suppose, dans
sa logique interne, la catéchèse de la
foi catholique qui en déborde ainsi
qu’une expérience consciente de la
vie sacramentelle de l’Église. En
1934, il avait expliqué à don
Francisco Moran, vicaire général du
diocèse de Madrid, que Chemin n’est
utile que pour quelqu’un qui veut
avoir une vie intérieure20. C’est une
grande vérité qui, autrement
exprimée, a été reprise trente après
pour le journaliste français Guillemé-



Brûlon : « Chemin doit être abordé
avec un minimum d’esprit
surnaturel, de vie intérieure et de
souci apostolique. 21 » On pourrait
déjà en déduire deux choses :
d’abord que ces préalables ecclésiaux
peuvent bien se trouver, dans un
certains sens, d’après l’expérience de
l’Auteur, au-delà des frontières
visibles de l’Église catholique 22; puis
qu’un livre si profondément intra
chrétien montre qu’il a une capacité
paradoxale à devenir un instrument
dans l’annonce ad extra de
l’Évangile. Il me semble que cette
expansion gigantesque et
insoupçonnée du cercle des lecteurs
de Chemin a lieu sans que soit altéré
ce que le Pr.Garrido Gallardo a cru
vérifier : à savoir qu’une lecture
authentique du livre ne peut être
faite que par quelqu’un « qui jouisse
de ce que saint Jean de la Croix
appelait « la simplicité de l’esprit 23»,
et qui soit prêt à accueillir les paroles



comme une « confidence d’ami, de
frère, de père » 24.

3. La structure théologique de « 
Chemin »

3.1. Le sens de la structure pour
comprendre « Chemin »

La structure « organique » de tout
ouvrage, toujours importante pour sa
compréhension, l’est ici à plus juste
titre. Nous avons déjà cité « l’Avis
préliminaire » de Considérations
spirituelles où l’Auteur montre
combien il est pris par le sujet25

, et

combien cette entreprise est difficile. Cette difficulté réside, très

souvent, d’après ce qu’il en dit, dans le fait que beaucoup, sans

doute la plupart, des considérations pourraient être placées à

plusieurs endroits dans le livre, à d’autres chapitres ou à de

différents paragraphes du chapitre affecté. […]

Le sujet est important parce que la
structure donnée à ces contenus
d’origine particulière, personnelle et
intime, la façon de les enchaîner et
de les communiquer au lecteur est



précisément ce que l’Auteur a mis
dans son ouvrage, en tant que livre,
étant donné que Chemin, — 
Considérations spirituelles surtout —,
est un ouvrage qui, quant à son fond
littéraire et à son contenu, n’a jamais
été rédigé « comme un livre ». […]

Le travail de Josémaria Escriva dans
la rédaction du Chemin à Burgos est
parfaitement documenté et nous
permet, malgré le silence de l’Auteur
sur la structure de l’ouvrage,
d’induire sa méthode de travail et de
connaître beaucoup de choses sur la
structure et l’ordre grâce auxquels il
bâtit petit à petit son ouvrage. Le
résultat de notre recherche sur ce
thème est une proposition
d’intelligence interne de la structure
du livre, de sa séquence théologique
et spirituelle. Je tiens donc à vous en
présenter les lignes fondamentales.

L’étude de cette série continue des 46
pièces majeures qui composent le



livre, en cherchant leur
enchâssement théologique, spirituel
et anthropologique, m’a permis de
conclure que le livre est articulé en
trois Parties, qui ont, chacune à son
tour, comme deux sections ou
divisions internes. Le schéma
définitif en serait le suivant :

I. Première partie (ch. 1-21).

Suivre le Christ : les débuts du Chemin

A) Prière, expiation, examen (ch.
1-10)

B) Vie intérieure, travail, Amour (ch.
11-21)

II. Deuxième partie (ch. 22-35)

Vers la sainteté : marcher « in Ecclesia
»

A) Église, Eucharistie, Communion
des Saints (ch. 22-25)



B) Foi, vertus, lutte intérieure (ch.
26-35)

III. Troisième partie (ch. 36-46)

Pleinement en Christ : appel et
mission

A) Volonté et Gloire de Dieu, enfance
spirituelle (ch. 36-42

B) Vocation et mission apostolique
(ch. 43-46)

Nous avons vu comment Chemin
contient deux fois plus de matériel
que Considérations spirituelles et que
son ordo est le définitif du livre.
Comment l’Auteur construit-il la
structure des trois parties relevées ?
Afin de ne faire qu’un seul livre des
deux apports littéraires — celui de 
Considérations spirituelles et celui
des feuillets de Burgos — l’Auteur
s’est servi d’une méthode
d’intégration dont nous n’allons pas
parler maintenant et que j’ai



évoquée dans l’Introduction générale
de l’édition critique citée. Je voudrais
simplement souligner que dans
l’esprit de l’Auteur il ne s’agit pas
d’écrire un nouvel ouvrage, mais
d’amplifier celui qui existe déjà. […]

3.2. Articulation théologique et
spirituelle de « Chemin »

La difficulté qu’il y a à « articuler »
les chapitres de Chemin et à les
insérer dans une systématique
théologique est évidente26. Le plan
académique des matières de
théologie et les schémas des manuels
échouent à l’heure de comprendre la
séquence d’un ouvrage, qui, par
ailleurs, est plein d’intuitions et de
suggestions théologiques. Le schéma
théologique de compréhension que
j’ai proposé et que je vais commenter
n’a pu faire surface qu’après avoir
pris au sérieux ce qu’est le livre
d’après son Auteur. D’où
l’importance donnée à l’aspect de la



captation de son intentio. Nous en
avons beaucoup parlé. Je n’y
reviendrai plus. Cette intentio nous
fait voir que le plan, la dispositio, de 
Chemin n’est pas « systématique »,
mais clairement existentielle. Elle est
issue des dons de Dieu et de
l’expérience sacerdotale de l’Auteur :
expérience d’un prêtre qui a une
connaissance profonde de la
personne humaine devant Dieu, — et
concrètement, des jeunes étudiants,
configurateurs immédiats du livre
— ; d’un prêtre qui a « quelque chose
» à dire aux personnes qu’il
fréquente : un message de sainteté
au milieu du monde. Ce « plan
incliné » qui est son mot d’ordre en
la matière, est prêt à partir de la
réalité concrète de ce destinataire du
livre qui est celui qui domine
méthodologiquement Chemin et que
l’Auteur aimerait conduire, sur des «
chemins d’oraison et d’Amour »
jusqu’à la pleine découverte de sa
vocation à la sainteté et à l’apostolat.



En voici un exemple : la position
presque initiale dans le livre (ch. 2)
du thème « Direction ». Ne faudrait-il
pas plutôt parler, en premier,
d’autres graves réalités de
l’économie de la grâce : la Foi,
l’Église, la Vie surnaturelle, la Sainte
Messe, la Charité, la Communion des
saints, pour ne citer, avec ses propres
titres, que quelques chapitres de 
Chemin ? Bien sûr que si, d’un point
de vue « systématique », —
systématique théologique, exposition
« organique » — : la « direction
spirituelle » dont parle l’Auteur n’a
de place qu’après, dans tous ces
systèmes. Et l’Auteur le sait
parfaitement bien. Mais il est en
train « d’ordonner » son matériel
compte tenu de son intentio et du
destinataire qu’il a dans son cœur,
dans son esprit et dans sa réalité
quotidienne. Il sait donc que pour
que cette personne gravisse ce plan
incliné et parcoure ce chemin, il faut
lui parler, le plus vite possible, de «



direction spirituelle » : du besoin
d’un guide sur le chemin. Nous
pourrions en dire tout autant du
chapitre 4 : « Sainte pureté ».
Pourquoi ne se trouve-t-il pas dans la
deuxième partie du livre, avec les
autres vertus ? C’est là qu’il serait à
sa place dans ce système. C’est là où
il se trouvait dans le fascicule de
1932… Il y a donc eu, comme ce fut
déjà le cas en Considérations
spirituelles, une décision formelle de
placer le chapitre à sa place actuelle.
C’est le même cas que tout à l’heure.
L’Auteur sait que si l’on veut grimper
et atteindre la pleine union à Dieu, la
pureté est une marche de la
première volée. De cette façon, ce
livre « anti-systématique » est petit à
petit configuré dans un profond sens
théologique, anthropologique et
spirituel. C’est dans cette perspective,
de façon synthétique, comme je l’ai
déjà dit, que nous allons considérer
ces trois parties du livre :



a) Première partie : « Suivre le
Christ »

Dans la première partie que j’ai
intitulée « Suivre le Christ : les débuts
du chemin », j’ai groupé les vingt-et-
un premiers chapitres du livre. Pour
comprendre Chemin, il est décisif de
saisir le sens du premier chapitre
que l’Auteur intitule « Caractère ».
On se tromperait si on voyait dans ce
chapitre une « introduction
humaniste » au Christianisme ou à la
vie spirituelle du chrétien. Beaucoup
de ses aphorismes parlent, en effet,
des traits essentiels de la
personnalité humaine, mais l’Auteur
situe son dialogue, dès le début, à
l’intérieur de « l’économie de la grâce
» ou, comme il le dit lui-même, dans «
l’économie de l’esprit » (n° 234) : le
point de départ est la présence du
Christ chez le lecteur qui dialogue
avec lui. Josémaria Escriva admet,
nous l’avons déjà dit, que
l’interlocuteur de Chemin a déjà une



expérience de la vie sacramentelle et
spirituelle. C’est précisément le sens
théologique et pastoral des paroles
du prologue : « Je ne vais rien te dire
de nouveau. Je vais remuer dans tes
souvenirs. »

Ainsi donc dès le premier numéro, il
touche directement les implications
existentielles de la condition
chrétienne : « Que ta vie ne soit pas
une vie stérile, sois utile, laisse ton
empreinte. Que rayonne la lumière
de ta foi et de ton amour.

Efface, par ta vie d’apôtre, la trace
visqueuse et sale qu’ont laissée les
impurs semeurs de haine. — Et
embrase tous les chemins de la terre
au feu du Christ que tu portes dans
ton cœur. »

Cet emblématique numéro 1 est en
effet décisif pour comprendre le «
plan incliné » dont l’Auteur nous
parle : un plan qui,
méthodologiquement parlant,



demande la réalité de la foi et du
baptême et se projette, à partir de là,
sur la vie humaine du chrétien qui
doit être radicalement réformée —
littéralement, à partir de la racine : à
partir du Christ— pour atteindre les
sommets de la sainteté et du don. S’il
y a quelque chose qui donne son
unité au livre, et dès le premier
numéro, c’est bien son «
christocentrisme » total : c’est avec le
Christ qu’il faut gravir ce plan
incliné, dans le Christ et à la suite du
Christ. Ce critère thématique dès le
premier chapitre est en réalité un
critère herméneutique pour la
lecture du livre dans toutes ses
Parties, mais il l’est spécialement
dans cette première. L’Auteur
dialogue petit à petit avec les
lecteurs, — pour mieux dire avec son
lecteur, explicitement tutoyé, en
Chemin — et leur parle des premiers
pas à la suite du Christ et des
coordonnées fondamentales de cette
démarche. Dans la Section A, sans



préambules, l’Auteur met le lecteur
face à la nécessite de cette profonde «
réforme » de sa vie personnelle —
thème de fond du chapitre 1 — pour
arriver ensuite à ce qu’on pourrait
appeler « les conditions
nécessaires» : la direction spirituelle,
la vie de prière, la propreté du cœur,
l’esprit de mortification et de
pénitence, l’examen personnel. Ce
sont les sujets des dix premiers
chapitres du livre.

Les onze autres font partie de la
Section B. Les chapitres 11-16
montrent comment travailler
(étudier) sous le regard de Dieu ou
comment chercher l’union avec Dieu
dans le travail (étude) et orientent
directement vers la suite du Christ au
milieu du monde, dans la vie
professionnelle et séculière. Les
quatre chapitres suivants (ch. 17-20)
parlent de la sainteté nécessaire à
cette suite : la sainteté du chrétien est
à situer sur « un plan paradoxal



» (ch. 17) où il faut vivre l’Amour de
Dieu (ch. 18) et des frères (ch. 19), en
s’appuyant, pour tout, sur la Croix et
sur l’Évangile (ch. 20). Et ce, sous le
regard maternel de la Sainte Vierge
Marie (ch. 21). […]

Cette Première partie de Chemin
comprend presque la moitié du
livre : 516 points. Dans un certain
sens on peut dire que tout y est déjà
dit. Cela accorde aux deux autres
parties un sens singulier pour ce qui
est du plan incliné. Considérons-les
brièvement.

b) Deuxième partie : « Marcher in
Ecclesia »

La deuxième partie de Chemin a 237
points et se trouve, dans le schéma
proposé, sous le titre « Vers la
sainteté : marcher « in Ecclesia ».
[…]. Cette Partie contemple et décrit,
comme je l’ai déjà dit, la vie
chrétienne comme une marche vers
la sainteté dans l’Église et dans le



cadre de sa tradition sacramentelle
et spirituelle.

La Section A de cette deuxième partie
est presque entièrement nouvelle27.
Ces trois premiers chapitres sont une
nouvelle création : « L’Église », « la
Sainte Messe », « La Communion des
Saints ». Ils sont le cadre de
l’ecclésialité de la proposition
spirituelle de l’Auteur qui confère
son sens propre à l’ancien chapitre «
Dévotions ». On pourrait décrire
théologiquement ainsi cette
séquence : l’Église Mère (ch. 22), le
Christ et son Sacrifice vivant dans
son Église (ch. 23), l’Église,
communion et fraternité (ch. 24), la
communion sur terre avec l’Église du
Ciel (ch. 25 : « Dévotions »).

La Section B est le développement de
la vie « eucharistique » et ecclésiale
du chrétien28. L’Auteur s’arrête, tout
d’abord, aux vertus chrétiennes, à
commencer par la foi et l’humilité,



les vertus « de base » de cette suite
du Christ29. Puis, en un deuxième
temps, il contemple le caractère
militant et eschatologique de la vie «
in Ecclesia », qui comporte
souffrance, lutte, espérance : ce sont
les chapitres « Tribulations », « Lutte
intérieure » qui décrivent le combat
dans la pratique des vertus, et « Fins
dernières », pour clôturer cette
deuxième partie.

Où est donc le sens singulier de cet
ensemble de chapitres de Chemin
dont j’ai parlé ? Je crois que cette
deuxième Partie n’est pas, à
proprement parler, le progrès sur ce
plan incliné mais une
reconsidération, une réaffirmation
du « chemin » parcouru (première
partie),qui est contemplé maintenant
sous un angle ecclésial. C’est une
façon de souligner que la vie du
chrétien, décrite jusqu’à présent
comme « vita in Christo », est
inséparablement une vie « in ecclesia



» : la vie à partir de la maternité de
Marie et de l’Église, la vie à partir de
l’Eucharistie et des sacrements, la vie
qui est une communion des saints :
avec les autres chrétiens ici, sur
terre, avec l’Église triomphante au
Ciel, une vie dont le sens est
eschatologique. « Chemin », dit J.
Morales, pense le Christianisme en
tant qu’Église. 30 »

c) Troisième partie : « Pleinement
en Christ »

La troisième partie est aussi longue
que la deuxième : 246 points.
L’Auteur, dès le premier fascicule,
avait placé vers la fin du livre une
série de « considérations » qui, dans
ses cahiers de Notes intimes,
contemplaient plus directement
certains aspects de la vie, la fin,
l’esprit, le travail et l’apostolat des
fidèles de l’Opus Dei, naissant à
l’époque. Par conséquent, c’est dans
cette partie de Chemin que l’on



trouve plus fréquemment ces
retouches de la rédaction qui
tiennent à ce que le livre soit pour
tous les chrétiens.

Nous pouvons aussi détecter deux
sections. Dans la section A l’Auteur
ébauche, devant le chrétien parvenu
à ce stade, un « profil » approfondi
du don de soi à Dieu. Il le voit comme
un homme ou une femme,
radicalement engagé dans la Volonté
et la Gloire de Dieu (ch. 36 et 37),
cherchant des collègues et des amis
qui partagent son idéal (ch. 38),
sanctifiant son travail dans le soin
des « petites choses » (ch. 39), chacun
à sa place, sans « m’as-tu- vu » (ch.
40), se sentant « petit », un enfant
devant Dieu et confiant en Lui
totalement (ch. 41-42). L’Auteur
invite le lecteur à plonger dans cette
voie, à se perdre dans l’Amour de
Dieu jusqu’à devenir un «
contemplatif au milieu de la rue »



comme il est dit dans le texte témoin
de notre discours.

Or, pour l’Auteur de Chemin, cette
contemplation est totalement
inséparable du souci des âmes, de
l’engagement apostolique, de la
mission. La section B qui termine le
livre est en effet consacrée à
renforcer l’universalité de l’appel
personnel à la sainteté sous l’aspect
inséparable de l’appel universel —
personnel ! — à l’apostolat. C’est la
mission, l’action apostolique qui est
la clé de l’interprétation que Chemin
donne à la vocation chrétienne, à la
sainteté : la mission — conduire le
monde à Dieu : « omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam » (n° 833) —
qui attire le chrétien vers la sainteté.
Cette section n’avait qu’un chapitre
en Considérations spirituelles : «
L’Apostolat », que l’Auteur a
restructuré, à partir des matériaux
de Burgos, pour faire les chapitres
actuels 43-45 : « Appel », « L’apôtre »,



« L’apostolat ». Le livre s’achève en
parlant de persévérance sur le
chemin (ch. 46) pour arriver au
sommet définitif du plan incliné : le
Ciel.

Je voudrais souligner deux aspects
dans cette troisième partie. Tout
d’abord, le relief acquis par certaines
dimensions de la vie chrétienne qui
étaient déjà évoquées et agissantes
dans les chapitres précédents mais
qui deviennent maintenant
extrêmement explicites. C’est la
section A qui en donne l’exemple le
plus clair. Dans les deux chapitres
sur « enfance spirituelle » : un sujet
qui configure Chemin dès le premier
point31, mais qui est ici développé de
façon étonnante. L’on peut dire la
même chose, à plus forte raison, du
chapitre « Volonté de Dieu », « Gloire
de Dieu », etc. Ceci fait voir que pour
l’Auteur, ces réalités ont un rapport
direct et immédiat avec le but de ce
chemin qui est, comme nous le



savons bien, « comprendre » sa
propre vocation, être « une âme
contemplative au milieu de la rue ».
Dans la section B de cette troisième
partie qui achève le livre, il faut dire
quelque chose de semblable pour ce
qui est des chapitres consacrés à «
l’apostolat ».

Mais ce que nous disons doit être
surtout appliqué à « Petites choses »
qui, en tant que chapitre, a été crée
de toutes pièces à Burgos. L’Auteur
l’articule en commençant par deux
points (813 et 814) qu’il tire du
chapitre « Charité » de 
Considérations spirituelles. Puis il y
introduit cinq autres points (les
815-819 actuels) qu’il tire d’ «
Enfance spirituelle » (où ils
formaient déjà une séquence). À ces
sept points de Cuenca, il ajoute onze
de plus, rédigés à Burgos. Le soin, le
souci des « petites choses » dans ce
nouveau chapitre ne va plus
apparaître comme l’expression



directe du chemin d’enfance
spirituelle (tel qu’il se trouve dans
l’imprimé de Cuenca) mais comme la
signification de l’amour de Dieu et du
prochain dans la sanctification de
l’activité ordinaire du chrétien32.
C’est cela qui est important à mes
yeux dans « l’autonomie » que le
sujet acquiert dans sa rédaction de
Burgos. L’Auteur qui avait entamé un
vrai « chemin d’enfance » dans son
amitié avec Dieu, tout en se sentant «
enfant » devant le Seigneur, a vu
toujours, en toute clarté, que ce
chemin n’était pas forcément celui de
tous. La « vie d’enfance spirituelle »
peut être enseignée, mais non pas
imposée parce qu’elle est un pur don
de l’Esprit Saint33. Et, en même
temps, avec cette même clarté, il
voyait que « le soin des petites choses
» n’est pas « optionnel » mais une
dimension fondamentale,
constitutive, de la sanctification du
travail professionnel et de la vie
ordinaire qu’il enseignait aux fidèles



de l’Opus Dei et à celui qui voulait
bien l’entendre34. […]

J’en arrive à ma deuxième
considération : ce qui est nouveau
dans cette Troisième Partie c’est la
force des soulignés des valeurs et la
radicalité des propositions. L’appel
que Dieu t’a adressé à ton entrée
dans l’Église, Dieu lui-même tient «
maintenant » — dans l’histoire
personnelle que « tu » vis en ce
moment — à ce qu’il prenne des
formes concrètes et à ce qu’il
acquière des contenus déterminés,
auxquels Dieu t’appelle : c’est la
Volonté de Dieu pour la Gloire de
Dieu. C’est dans cet appel de Dieu
que la sainteté et l’apostolat
fusionnent. C’est « l’atmosphère » de
ces dernières étapes du plan incliné.
On perçoit le but du chemin. Selon
Chemin, ce n’est que dans la fidélité à
la mission apostolique que l’on
trouve la vie contemplative au milieu
du monde.



Ces textes ont jailli au fil des dix
premières années de l’Opus Dei et 
Chemin nous livre ainsi un
témoignage théologique et spirituel
de ce message et de cette vie. Un
témoignage d’un grand prix pour
comprendre l’aventure que saint
Josémaria a vécue, dans laquelle il a
entraîné un grand nombre des ici
présents. Il l’a lui-même expliqué, à
Sao Paulo, en parlant de Chemin ici
même, en cette immense Amérique: «
Je l’ai écrit pour toutes les âmes, non
pas seulement pour nous ; mais il est
évident qu’il est tout imprégné de
l’esprit de l’Opus Dei. Rien n’y est
étranger à l’Opus Dei, mais l’esprit de
l’Opus Dei n’y est pas tout entier. 35 »

Au terme de ma conférence, il ne me
reste qu’à vous remercier de m’avoir
permis de vous donner de bonnes
nouvelles de mes études sur
Josémaria Escriva, à la veille
solennelle de son Centenaire. Et ceci
à Buenos Aires, au cœur de cette



touchante terre argentine tant
admirée et bien-aimée.

Notes

1. L’on peut trouver une information
plus approfondie et documentée sur
le sujet de cette conférence dans
l’édition critique de Camino,
particulièrement dans l’Introducción
General au volume : Josemaría
ESCRIVA DE BALAGUER, Camino,
édition critique-historique de Pedro
RODRIGUEZ, prologue de Xavier
ECHEVARRIA, vol. l de la Série I de la
« Colección de Obras Completas »,
Rialp, Madrid 2002, XXXVI + 1196
pages ; 2 ème édition corrigée, juin
2002. On trouve aussi une
information sobre et réussie dans 
Cincuenta años de historia, de Josep
Ignasi SARANYANA ; dans Estudios
sobre « Camino » de José MORALES
(dir.) chez Rialp, Madrid 1988, pages
59-65. Nous signalons aussi les titres
des trois paragraphes de l’article : «

https://www.escrivaobras.org/book/estudioscamino-punto-2.htm


Las fuentes de Camino », « Historia
de la redacción », « Estructura del
libro ».

2. Consideraciones Espirituales est
pratiquement tiré de ces Cahiers,
pièce fondamentale d’un ensemble
d’écrits autographiques que l’Auteur
avait rassemblés et préparés et qui
ont été présentés à la Cause de
Canonisation sous le titre de Notes
Intimes.

3. Ces cahiers se trouvent à l’Archive
Générale de la Prélature de l’Opus
Dei (AGP), sec.A, liasse 47, dossier 5
(cahiers I à IV) et 6 (cahiers V à VIII
en double). Le Cahier I allait jusqu’en
mars 1930. « La raison qui l’a poussé
à le détruire, dit don Alvaro del
Portillo dans une Note Préliminaire
aux Notes Intimes, fut qu’il y avait
consigné beaucoup d’événements
d’ordre surnaturel et beaucoup de
grâces extraordinaires que le
Seigneur lui avait accordés. Saint



Josémaria « ne voulait pas que « en
s’appuyant sur ces données
extraordinaires nous le prenions
pour un saint, alors que, disait-il, « je
ne suis qu’un pécheur ».

4. Une donnée sur ce crescendo. Des
246 (247 en réalité) points que
contient le premier fascicule, 6 sont
tirés du Cahier II, 10 du III, 44 du IV,
112 du V, 8 de l’appendice I (les notes
de sa retraite spirituelle à Ségovie) et
61 du Cahier VI, qui était celui qu’il
était en train d’écrire et qu’il acheva
en demandant d’en dactylographier
le texte. Il y a 6 textes de 
Consideraciones espirituales que je ne
suis pas arrivé à identifier. Tout
porte à croire qu’ils proviennent des 
Notes Intimes (celles qu’il a brûlées).

5. Notes Intimes , n° 167, 23 février
1931.

6. Notes prises lors d’une réunion, à
Rome, le 22 mars 1966 ; texte dans
AGP, sec. A, liasse 51.



7. Exemplaires en AGP, sec. A, liasse
54, dossier l, exp. L.

8. À cette époque, l’Auteur fait
fréquemment référence à ce
fascicule (et du suivant) en
l’appelant : Conseils.

9. « Le cahier sur lequel il avait
commencé à écrire ses pensées
n’avait pas de croix sur la couverture
mais à l’intérieur, sur un angle de la
première page. C’était une croix à
quatre flèches pointant vers les
quatre points cardinaux. Je ne
connais pas de copie à ce cahier. Il
était écrit de sa propre main. Il le
portait avec lui. Quelques fois, à la
terrasse d’une buvette de la
Castellana, au carrefour de la rue
Riscal, où nous nous retrouvions à la
tombée du soir, il nous en lisait des
pages entières, ou seulement deux ou
trois pensées » (Pedro Rocamora,
témoignage, Madrid 12 novembre
1977 ; AGP, sec. A, liasse 100-48,



dossier 3, exp. 5) La Castellana est
l’une des avenues les plus
traditionnelles de Madrid. Pedro
Rocamora Valls (1911-1993),
madrilène d’origine, était devenu par
la suite un brillant avocat,
journaliste. Il fréquentait le
fondateur de l’Opus Dei depuis 1928.

10. Dans les « Normes provisoires » 
vélographiées (1933) que saint
Josémaria remettait à ceux qui
s’approchaient de l’apostolat de
l’Opus Dei, on cite, comme « une
norme du plan de vie spirituel », « la
lecture quotidienne d’un chapitre des
Saints Évangiles et, si possible, d’un
livre de spiritualité ». « Ce serait bon
qu’ils lisent fréquemment les «
Conseils ou Considérations
spirituelles ». Texte dactylographié
dans AGP, sec. A, liasse 49, dossier 5,
exp. 2.

11. Note de Josémaria Escriva au
Père Valentin Sanchez Ruiz, Madrid



décembre 1931 ; écrite sur
l’exemplaire autographe de Saint
Rosaire qu’il envoya à son confesseur
et que celui-ci lui rendit après. Elle se
trouve dans AGP, sec. A, liasse 58,
dossier 2, exp. 1. L’Auteur a écrit en
italiques.

12. Lettre du 29 décembre 1947/ 14
février 1966, n° 92. Il s’agit d’un
document doublement daté qui se
trouve dans AGP, sec. A, liasse 53,
dossier 2, exp. 7.

13. Ibidem.

14. Comme nous le constatons,
l’Auteur reprend les propos de 1931
sur le but qu’il s’est fixé en écrivant 
Saint Rosaire : « encourager à suivre
la voie de la contemplation », « au
milieu de la rue » ,souligne-t-il, car
dans l’esprit de saint Josémaria, la
contemplation ou la vie d’oraison
( être des « âmes d’oraison ») est,
toujours, une oraison dans la rue, au
beau milieu du monde, en plein dans



l’activité séculière et dans une
profonde « unité de vie » avec elle.
Ceci explique que, même à une date
ultérieure à celle que nous avons
citée, il puisse reprendre sa petite
formule de 1931. En 1971, on lui a
demandé : Quel est le message
principal de Chemin ? et il a répondu,
sans équivoques : « Encourager les
âmes à faire oraison, ce qui revient à
les conduire à parler avec Dieu, à
avoir une vie intérieure » (Notes d’un
colloque à Rome le 8 avril 1971 ; AGP,
sec., liasse 51) Voilà ce qu’il en est
fondamentalement et, si le lecteur est
un fidèle laïc, la méditation du livre
et son enseignement le conduiront à
sanctifier de l’intérieur son travail et
sa vie séculière.

15. Il s’agit, bien entendu, d’un ajout
de nouveaux textes et d’une nouvelle
configuration de l’ordo.



16. Notes prises lors d’une réunion,
Såo Paulo, le 29 mai 1974 ; AGP, sec A,
liasse 51.

17. Entretien accordé à Jacques
Guillemé-Brûlon et publié dans Le
Figaro (Paris), le 16 mai 1966 ; texte
recueilli dans Entretiens, n° 36.

18. Il avait dit dans l’entretien cité : «
Parmi les personnes qui l’ont
spontanément traduit il y a des
orthodoxes, des protestants et des
non chrétiens. »

19. Notes prises lors d’une réunion,
29 mai 1974 ; AGP, sec. A, liasse 51.
Voir infra note 37. Une étude sur
l’esprit de l’Opus Dei ne saurait se
limiter à l’étude de Chemin, c’est
évident.

20. « [Ces Considérations spirituelles]
ne visent que les âmes voulant
vraiment 1) avoir une vie intérieure
2) et se démarquer dans leur
profession, ce qui, au demeurant, est



une obligation grave. » (Lettre de
Josémaria Escriva à Francisco Moran,
Madrid, 26 avril 1934 ; EF 340426-1 ;
souligné de l’original.

21. Entretien cité en note 17 ; texte
dans Entretiens, n° 36. En parlant de 
Chemin, l’Auteur dit aussi au
journaliste : « Il ne s’agit pas d’un
code pour l’homme d’action. »

22. Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, n° 8 ; Decr. Unitatis
redintegratio, n° 3. Voir à ce propos
les observations pointues de Alvaro
DEL PORTILLO, Sens théologique et
spirituel de « Chemin », dans 
Estudios sobre « Camino », cité en
note l, pages 48 et suivantes.

23. Cantique spirituel, prologue, l. Vie
et œuvres de saint Jean de la Croix,
édition critique de Lucino del Ssmo.
Sacramento, BAC 15, Madrid 131991,
p. 603.



24. Miguel A.GARRIDO GALLARDO, 
Literatura espiritual española del
siglo XX. Sobre la obra escrita de san
José María Escrivá de Balaguer, dans 
Homenaje al Prof. José Fradejas
Lebrero, Ed. UNED, vol II, Madrid
1993, pages 629-642, citation page
634. La citation de Chemin est tirée
du prologue.

25. On peut y lire : « Il n’est pas facile
de départager les notes contenues
dans ces cahiers, écrits sans
prétension littéraire aucune, sans
aspirer à être publiés, et ne
répondant qu’aux besoins de jeunes
étudiants dirigés par l’auteur.
Cependant, on a essayé d’ordonner
ces notes, sans prétendre avec cela
combler des lacunes et des omissions
manifestes, ni retoucher le style
familier et affectif, afin de rendre
leur lecture plus profitable, bien
qu’en général, dans chaque partie, vu
le caractère même des points



abordés, il s’agisse de différentes
matières. »

26. J’ai fait une proposition
théologique sur Chemin dans «
Chemin » et la spiritualité de l’Opus
Dei, dans « Teología Espiritual » 9
(1963) 212-245 ; on peut aussi lire
Pedro RODRIGUEZ, Vocación, trabajo
y contemplación, Pamplona, EUNSA
(« Colección Teológica », 50),
Pamplona 21987, pages 85-123. J’y
cherchais une compréhension
systématique du contenu théologique
de Chemin, alors que je cherche ici la
compréhension théologique de la
structure que l’Auteur donne à son
livre.

27. Il n’y avait que le dernier
chapitre « Dévotions » dans 
Considérations spirituelles. Des 58
points de cette section A, seuls 13
viennent du livre de Cuenca, et
parmi ceux-là, 9 sont déjà compris
dans le chapitre « Dévotions »



28. Pas très tard après, l’Auteur
formule sa doctrine spirituelle sur
l’Eucharistie au moyen de
l’expression « la Sainte Messe, centre
et racine de la vie chrétienne ».

29. Thomas d’Aquin les qualifiait de «
fondamentales » dans le sens du «
fondement d’un édificie spirituel » :
avant tout, la Foi, qui l’est, au
premier chef, à strictement parler
(cf. Somme Théologique, IIa-IIæ q. 4 a.
l)

30. José MORALES, « Introducción » à
Estudios sobre « Camino », cité en
note l, page 36.

31. Le point n° 1, dans la rédaction
originaire des Notes Intimes, n° 586,
rédigé le 26 janvier 1932 commençait
ainsi : « Enfant, que ta vie ne soit
pas… »

32. Lorsqu’il préparait Chemin, il
rassemblait petit à petit les fiches
qu’il avait gardées dans une



enveloppe sur laquelle il avait écrit :
« Petites choses » et que l’on conserve
(AGP, sec. A, liasse 50-4, dossier l, exp.
19). Il se peut que certaines aient été
recueillies au chapitre de Chemin
portant aussi cet intitulé.

33. C’est ce qu’il explique au point n°
852.

34. Voici ce qu’il dit dans une
méditation prêchée lors d’une
retraite spirituelle à Madrid en 1945
dont on n’a pas pu établir la date
exacte, et dont nous possédons les
notes prises à propos de « La valeur
des petites choses » : « Nous, toi et
moi, nous ne pouvons pas négliger
les petites choses qui sont la trame de
notre vie. Si nous sommes vraiment
attachés à suivre le Christ, si nous
cherchons sincèrement la sainteté
moyennant la sanctification du
travail ordinaire, nous ne pouvons
faire autrement qu’être fidèles à



l’infiniment petit » (AGP, sec.P, liasse
18, page 22).

35. Notes prises lors d’une réunion,
São Paulo (Brésil), le 29 mai 1974 ;
AGP, sec. A, liasse 51.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/genese-historique-
et-theologique-dun-classique-de-la-

spiritualite-chemin/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/genese-historique-et-theologique-dun-classique-de-la-spiritualite-chemin/
https://opusdei.org/fr/article/genese-historique-et-theologique-dun-classique-de-la-spiritualite-chemin/
https://opusdei.org/fr/article/genese-historique-et-theologique-dun-classique-de-la-spiritualite-chemin/
https://opusdei.org/fr/article/genese-historique-et-theologique-dun-classique-de-la-spiritualite-chemin/

	Genèse historique et théologique d’un classique de la spiritualité : Chemin

