
opusdei.org

Sur la formation
professionnelle (IV) :
Comment diriger en
servant

Saint Josémaria voyait le
prestige professionnel non
comme un succès personnel,
mais comme une occasion de
mieux servir. La formation
renforce la disposition de
promouvoir les compétences et
les talents.

16/05/2022



Dans l’enseignement de saint
Josémaria ce que l’on appelle
maintenant leadership est toujours
compris et exercé comme un service,
avec le désir de contribuer à la
construction d’un projet commun au
bénéfice de tous. Un leader n’est pas
seulement la personne qui exerce un
certain rôle dans une équipe. Son
désir est d’améliorer le monde et
donc il se rend compte qu’il vaut
mieux commencer par ce qui est tout
près de lui, ce qui lui est le plus
proche : ce qui l’entoure. Comment
s’y prend-il ? Saint Josémaria le
résumait en deux mots : « Pour
servir, servir »[1]. Et il encourageait
à « acquérir la meilleure réputation
professionnelle possible pour le
service de Dieu et des âmes »[2].

L’aspiration à diriger en servant
implique deux défis que la formation
aide à relever :



1°) développer une vision plus
relationnelle de son propre travail
(au double sens de travailler avec les
autres – et d’abord avec Dieu – et de
travailler pour et à partir des autres)

2°) s’efforcer de cultiver des vertus
(en cherchant à être meilleur, non
pour se perfectionner soi-même,
mais surtout pour se donner).

Travail relationnel pour des êtres
relationnels

Une vision relationnelle de sa
profession consiste en la capacité
d’élever son regard pour découvrir
que le travail quotidien va au-delà de
la production de biens ou de services,
du rendement et de l’efficacité, de la
simple autoréalisation. Il s’agit in fine
de générer des biens de type
relationnel toujours produits et
partagés avec d’autres personnes,
même dans les professions qui ne
s’adressent pas directement à des
personnes. Ce caractère interactif est



évident pour qui vend sur une place
de marché, enseigne des élèves en
formation professionnelle, fait visiter
des appartements ou défend un
accusé devant le juge. Mais le travail
dans un centre de logistique, sur une
chaîne de montage ou dans un
laboratoire de biochimie présente
aussi un aspect relationnel – quoique
moins visible – . Il en va de même
pour l’activité d’une personne qui
télétravaille depuis chez elle ou qui
prépare des examens sans interagir
avec personne, en apparence…

Le Christ est connu par son métier («
N’est-ce pas là le charpentier, le fils
de Marie ? »[3]) et par celui de son
père (« N’est-ce pas là le fils du
charpentier »[4]). Dans l’Exode on
peut trouver une anticipation de la
figure de Joseph chez les artisans qui
furent choisis pour la qualité de leur
travail et de leurs relations aux
autres, en vue de la construction du
Temple[5]. Moïse les loue en



affirmant que Dieu les a choisis Lui-
même et les a comblés de son esprit
par les dons de « sagesse, intelligence
et savoir en toutes sortes d’ouvrages
»[6] et « a mis dans [leur] cœur le
don de transmettre le savoir »[7].

Jésus a apporté une dimension
nouvelle à l’aspect relationnel de son
travail. Lorsqu’il construisait une
table, par exemple, il ne créait pas
seulement un objet : il y rendait
présents toutes les personnes qui
l’utiliseraient dans l’avenir, son
apprentissage avec Joseph, la joie de
la vie de famille avec Marie, les
besoins et les soucis des voisins, le
rappel de la Création, la caresse du
bois qu’il retrouverait sur la Croix, le
désir de rendre gloire à Dieu, la
rédemption de l’humanité.

Cette dimension relationnelle du
travail est fondée sur ce que signifie 
être humain, car l'ouverture à la
connaissance et à l'amour de l'autre



fait partie de notre être créé à
l'image et à la ressemblance de Dieu,
d'un Dieu trinitaire. Le pape François
explique : « Je me demande souvent :
avec quel esprit faisons-nous notre
travail quotidien ? comment gérons-
nous la fatigue ? considérons-nous
que notre activité est liée
uniquement à notre propre destin ou
également à celui des autres ? En fait,
le travail est un moyen d'exprimer
notre personnalité, qui est par
nature relationnelle »[8]. « Le
travail est aussi une façon
d'exprimer notre créativité :
chacun fait son travail à sa manière,
avec son propre style ; le même
travail, mais avec un style différent
»[9].

En raison de cette nature
relationnelle, une partie de la
formation professionnelle ne
consiste pas seulement à acquérir les
connaissances et les compétences
appropriées au travail que je fais,



mais aussi à apprendre des autres :
de ce collègue plus âgé ou plus jeune,
du tuteur qui sait donner un bon
conseil, de la conversation avec les
membres de l'équipe qui font
avancer un projet, de ce professeur
auquel on peut revenir des années
après être passé par sa classe, d'un
client insatisfait. Le Christ lui-même
fut un apprenti. « Car Jésus devait
ressembler à Joseph : par les traits de
son caractère, par sa façon de
travailler et de parler »[10].

Un instrument entre mes mains

L'un des résultats de la formation
professionnelle est souvent le
prestige que l'on acquiert dans le
domaine dans lequel on est expert.
Le véritable prestige professionnel
(qui est un moyen et non une fin) est
le résultat des ressources que chacun
met en œuvre pour devenir plus
compétent dans l’exercice de sa
propre profession. Un professionnel



de la bio-santé voudra toujours tout
faire pour en savoir plus sur les
traitements possibles pour ses
patients ; un enseignant cherchera à
améliorer ses ressources
pédagogiques afin de mieux
enseigner à ses élèves ; un
commerçant cherchera de nouveaux
produits adaptés aux besoins de ses
clients et un travailleur du monde de
la communication cherchera à
fournir la meilleure qualité et la plus
grande véracité possibles dans les
informations qu'il transmet. Chacun
se met à jour avec les outils dont il
dispose (cours, lectures, ateliers,
recherches...), mais la formation que
l'Opus Dei propose nous aide à
vouloir cette mise à jour, à la
prioriser, à y persévérer, pour
rendre plus de gloire à Dieu dans
notre travail et à être plus efficaces
dans notre service.

Le prestige professionnel, de ce point
de vue, est très différent de la



poursuite du succès, comprise
comme la recherche de résultats que
les autres puissent juger
exceptionnels ou excellents, parce
qu'ils seraient le fruit de talents
extraordinaires que les gens
ordinaires ne possèdent pas. La
prédication de saint Josémaria visait
à encourager, à ne pas couper les
ailes et à ne pas limiter ceux qui
avaient des qualités extraordinaires
‒ « celui qui peut être sage, nous ne
lui pardonnons pas de ne pas l'être
»[11] . Ceci dit, son enseignement
était loin de proposer un discours
d'excellence destiné à un petit
nombre ou éloigné de la réalité. En
effet, même pour une personne
responsable dans son travail, avec
toutes les compétences acquises et
l'expérience d'années de pratique, il
n'est pas rare qu'elle rencontre aussi
des échecs, des erreurs à rectifier,
des moments où elle doit repartir de
zéro. Ce sont des occasions
d'apprendre et d'essayer de



surmonter ces circonstances avec
optimisme, sans être marqué par la
peur d'échouer à nouveau.

La clé du prestige professionnel,
pour saint Josémaria, n'est pas la
célébrité, mais le service par amour :
« Le pèlerinage du chrétien dans le
monde doit devenir un continuel
service, rendu de manière très
différente selon les conditions de
chacun, mais toujours par amour de
Dieu et du prochain. Être chrétien,
c'est agir sans penser aux petits
objectifs de prestige ou d'ambition, ni
aux finalités qui peuvent paraître
plus nobles, comme la philanthropie
ou la compassion devant les
malheurs d’autrui : c'est réfléchir
jusqu'au terme ultime et radical de
l'amour que Jésus-Christ nous a
manifesté en mourant pour nous
»[12].

En somme, le sens du prestige
professionnel est de pouvoir l’utiliser



pour se mettre au service de Dieu et
des autres. Saint Josémaria
l’exprimait ainsi : « C'est pourquoi je
puis vous indiquer, pour votre
travail, cette devise : pour servir,
servir. Parce que, pour faire les
choses, il faut d'abord savoir les faire
jusqu'au bout. Je ne crois pas en la
droiture d'intention d'une personne
qui ne s'efforce pas d'acquérir la
compétence nécessaire pour bien
accomplir les tâches qui lui ont été
confiées. Il ne suffit pas de vouloir
faire le bien, il faut d'abord savoir le
faire. Et si nous le voulons vraiment,
ce désir se traduira par un souci
d'employer les moyens adéquats
pour atteindre au fini, à la perfection
humaine, dans ce que nous faisons
»[13].

Chaque personne est donc appelée à
être un leader dans son propre
environnement (professionnel,
familial, social), à vouloir l'améliorer.
Et tous, hommes et femmes, nous



pouvons contribuer (par la
préparation professionnelle et le
développement personnel) à cette
amélioration. Il est très inspirant de
voir comment la pandémie a mis en
lumière de nombreux leaders cachés
et c’est en même temps un appel à la
responsabilité pour chacun d'entre
nous : c'est ma propre réalité que je
peux améliorer, et si je ne le fais pas
moi-même, personne d'autre ne le
fera pour moi.

Servir avec le prestige
professionnel

"Servir" peut être compris dans le
sens de "être compétent" ou "être
apte à une certaine tâche". Servir ‒
pour vivre la charité en actes, à
l'imitation du Christ, qui « n'est pas
venu pour être servi mais pour
servir »[14] ‒ exige une aptitude, et
cette aptitude vient de l'étude et de la
pratique, mais aussi des vertus
humaines. Une personne



travailleuse, déterminée, audacieuse,
ordonnée, instruite, aimable,
impliquée, etc., est en mesure à la
fois de contribuer efficacement à un
projet commun et de répondre aux
exigences de la charité dans
l'exercice de ses fonctions.

L'expression « pour servir, servir »
est donc un appel à acquérir les
qualités nécessaires pour être utile,
et à cultiver ainsi les vertus qui
permettront de rendre aux autres les
services dont ils ont besoin. En
parlant de cet aspect, saint Josémaria
se référait aussi bien au travail
intellectuel et à celui qui semble
avoir une importance sociale et une
influence dans le monde de la
culture ou de la politique qu'au
travail bien fait dans un atelier de
mécanique, dans la cuisine d'un
restaurant ou dans une ferme.

Il est plus facile, avec le prestige,
d'être une référence dans le domaine



que nous maîtrisons, et il nous
permet de conseiller et
d'accompagner au-delà de nos
connaissances et compétences. Par
exemple, nous pouvons continuer à
nous occuper du bien-être et de la
carrière d'anciens étudiants,
conseiller de jeunes internes à
l'hôpital, suggérer de nouvelles
opportunités à des amis qui ont
perdu leur emploi, conseiller un
collègue sur un nouvel équipement
ou faire la part des choses dans des
conversations tendues.

C'est aussi un outil de service s'il
permet de faire plus facilement
partie d'une corporation, d'un
syndicat ou d'une association
professionnelle, afin de veiller à
l'amélioration de notre profession,
ou de promouvoir diverses initiatives
pour obtenir des conditions de
travail plus équitables (promouvoir
une grève, collecter des signatures,
parler aux responsables, etc.) En



parlant de Jésus et de Joseph comme
de "travailleurs du bois", le pape
François met en évidence tous ces
aspects sombres du travail que nous
pouvons ‒ nous devons ‒ contribuer
à éclairer avec les possibilités d'un
parcours personnel compétent et
honnête : le dur labeur « dans les
mines et dans certaines usines, […]
ceux qui sont exploités par le travail
au noir, les victimes des accidents du
travail, […] les enfants qui sont forcés
de travailler », etc.[15].

Parfois, le prestige donne un
ascendant qui permet d'aborder
des sujets plus sensibles. Lors d'une
conférence ou d'un voyage d'affaires,
renoncer à prendre un verre après le
dîner et évoquer la famille qui est à
la maison peut changer l'atmosphère
de pure détente entre collègues.
Parler de sa propre expérience peut
aider une autre personne à organiser
son emploi du temps afin de pouvoir
assister à la messe le dimanche.



Même lorsque l'environnement de
travail est un "désert" ‒ « cet
environnement aride où il faut
conserver la foi et essayer de la
répandre »[16] que décrit le pape
François ‒, « là, nous sommes
appelés à être des personnes-
amphores pour donner à boire aux
autres »[17].

Une formation pour se
transformer et transformer

Ce qui change le monde, ce sont les
gens. Et la formation personnelle est
toujours un pas en avant, tant sur le
plan de la responsabilité sociale que
sur celui de la capacité à apporter à
la société ce que chacun a de
meilleur. « Dans le travail libre,
créatif, participatif et solidaire, l’être
humain exprime et valorise la
dignité de sa vie »[18], souligne le
pape François. « Le travail n'est pas
seulement un moyen de gagner
convenablement sa vie : c'est aussi



un lieu où nous nous réalisons, où
nous nous sentons utiles et où nous
apprenons la grande leçon du
concret, qui aide la vie spirituelle à
ne pas devenir du spiritualisme
»[19].

La formation spirituelle que
transmet l'Opus Dei, qui aspire
toujours à se traduire dans la vie,
peut nous aider à nous poser des
questions de ce type : Comment
puis-je mieux comprendre que mon
travail est un service ? Comment
puis-je générer des occasions
d'amélioration pour les autres et
pour la société à partir de ma
propre profession ? Quel type de
problème social pourrais-je
contribuer à résoudre avec mon
travail ? Quelles améliorations,
innovations, solutions puis-je
apporter grâce à la connaissance
de ma propre profession ?



Pour être à la pointe du service dans
notre travail, nous n'avons pas
seulement besoin de connaissances.
C'est pourquoi la formation
professionnelle dispensée par l'Opus
Dei vise à aider chaque personne à
acquérir les vertus humaines ou les
compétences personnelles qui lui
permettent de bien travailler
professionnellement. C'est-à-dire :
travailler attentivement, sans
négligence ni laisser-aller, avec le
soin et le sens des responsabilités de
celui qui le fait par amour de Dieu et
des autres, en coopérant avec les
autres. L’on découvre également la
dimension de l'attention portée aux
personnes qui nous entourent, à
celles qui bénéficieront de ce
travail, au bien commun et au
monde dans lequel nous vivons.

"soft skills"

Ces compétences (appelées "soft
skills") ne s'apprennent pas de



manière théorique, elles s'acquièrent
indirectement dans les manières de
faire, d'entrer en relation avec les
autres, de traiter les différentes
questions du jour. On pourrait dire
qu'elles s'apprennent par la pratique,
s'incarnent dans le faire, et c'est
pourquoi il est bon que chacun y
réfléchisse explicitement et profite
du retour d'expérience des autres
pour mieux comprendre comment
les développer au quotidien, afin
qu'elles informent la manière d'être
et d'agir, et donc la manière
d'exercer sa profession. Qui n'a pas
ressenti le désir d'être profondément
reconnaissant pour l'attitude
attentive d'un professionnel de la
santé qui nous a soignés, le regard
empathique (même à travers le
masque) d'un fonctionnaire qui s'est
impliqué dans notre problème, ou la
sympathie d'un chauffeur de taxi ou
d'un livreur qui a réjoui notre
journée ?



Certaines qualités de nature plus
personnelle peuvent être mises en
avant, comme le bon sens, l'attitude
positive, l'estime de soi, la
créativité, la résilience ou la
flexibilité. Par exemple, la flexibilité
peut être définie comme l'ouverture
à différentes façons d'être et de
travailler, ce qui permet un travail
intergénérationnel, interculturel (si
nécessaire pour ne pas perdre
l'essence de notre contemporanéité),
interdisciplinaire, etc. Cela crée un
espace dans lequel chacun se sent à
l'aise et peut donner le meilleur de
lui-même.

L'intelligence émotionnelle et
sociale.

Il existe d'autres compétences que
l'on pourrait plutôt considérer
comme sociales, car elles contribuent
de manière constructive au tissu de
relations qui composent notre vie :
gestion des personnes, gestion de son



propre stress et de celui des autres,
capacité d'écoute et de dialogue,
communication, empathie, etc. Pour
certains auteurs, ces dispositions font
partie de ce que l'on appelle 
l'intelligence émotionnelle et
sociale.

Le Christ, également, a appris ces
aspects, et pas seulement un métier.
Dans son commentaire sur la figure
de saint Joseph, le pape François
affirme : « Nous pouvons être sûrs
que le fait qu’il soit un homme "juste"
s'est également traduit dans
l'éducation donnée à Jésus. "Joseph a
vu grandir Jésus jour après jour « en
sagesse, en taille et en grâce devant
Dieu et devant les hommes » (Lc 2,
52) : c'est ce que dit
l'Évangile" (Patris corde, 2) »[20].

L'image du Christ lavant les pieds des
apôtres le Jeudi Saint symbolise le
service aux personnes de tout
chrétien. « C’est un exemple que je



vous ai donné afin que vous fassiez,
vous aussi, comme j'ai fait pour vous
»[21], dit le Seigneur. Mais il est bon
de se rappeler que lui-même a servi
les habitants de Nazareth pendant
des années avant cela, par son
travail, ses conseils, son affection, à
l'ombre du prestige de saint Joseph. «
Sans aucun doute, Joseph, grâce à
un travail soigné, tirait d’embarras
bien des gens. Son travail
professionnel avait pour but de
servir et de rendre la vie agréable
aux autres familles du village ; il
s’accompagnait d'un sourire, d'un
mot aimable, d'un commentaire,
fait comme en passant, mais qui
rendait la foi et la joie à ceux qui
étaient sur le point de les perdre
»[22].

[1]Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 50.



[2] Saint Josémaria, Sillon, n° 491.

[3] Mc 6,3

[4] Mt 13,55

[5] Cf. Ex 35,30-36,2.

[6] Ex 35,31.

[7] Ex 35,34.

[8] Pape François, Audience générale,
12 janvier 2022.

[9] Ibid.

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 55.

[11] Saint Josémaria, Chemin, n° 332.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 98.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 50.

[14] Mt 20, 28.



[15] Cf. Pape François, Audience
générale, 12 janvier 2022.

[16] Francisco, Exh. Ap. Evangelii
Gaudium, n° 86.

[17] Ibid.

[18] Francisco, Exh. Ap. Evangelii
Gaudium, n° 192.

[19] Pape François, Audience
générale, 12 janvier 2022.

[20] Pape François, Audience
générale, 19 janvier 2022.

[21] Jn 13,15.

[22] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 51.

María del Mar Delgado



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr/article/formation-

professionnelle-iv-comment-diriger-en-
servant/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/formation-professionnelle-iv-comment-diriger-en-servant/
https://opusdei.org/fr/article/formation-professionnelle-iv-comment-diriger-en-servant/
https://opusdei.org/fr/article/formation-professionnelle-iv-comment-diriger-en-servant/
https://opusdei.org/fr/article/formation-professionnelle-iv-comment-diriger-en-servant/

	Sur la formation professionnelle (IV) : Comment diriger en servant

