
opusdei.org

Forces invisibles : les
anges, le diable et
l’enfer

Les anges sont présentés
comme « des esprits chargés
d’un ministère » (He 1, 14), ce
qui peut se résumer en une
double action : louer Dieu sans
cesse et prendre soin des
hommes, en participant de la
providence salvifique de Dieu.

04/12/2019

À notre époque, nous sommes
facilement amenés à penser que seul



existe ce qui fait partie de notre
expérience, que seul ce qui se voit et
se touche, soit directement soit
virtuellement par le biais de l’écran
d’un appareil, constitue le monde
réel. En même temps, nous voyons
certains événements se produire
dans le monde, qui ne sont pas
uniquement l’effet de causes visibles
et expérimentables, compte tenu de
leur nature peu commune. C’est-à-
dire que des choses arrivent, visibles
et tangibles, dont nous ne pouvons
voir ni toucher l’origine. Et ce, tant
pour le bien que pour le mal. Dans le
premier cas, nous nous disons que
cela n’est pas humain, mais divin,
autrement dit sur-humain, trop bon
pour être uniquement humain (par
exemple, un miracle) ; dans l’autre,
que c’est diabolique, et donc trop
mauvais pour être exclusivement dû
au pouvoir d’un individu (par
exemple, un meurtre brutal). Dans
les deux cas, nous pensons que, sans
une force surhumaine, certaines



actions ne pourraient être menées à
terme.

Des êtres purement spirituels

Depuis les temps les plus reculés, la
croyance en l’existence de forces
invisibles a été un défi pour la raison
humain. Dans notre société avancée,
alors que beaucoup estiment qu’une
telle croyance, étant donné son
caractère mythique et symbolique,
est destinée à disparaître, elle
réapparaît mystérieusement sous
diverses formes dans la culture (le
cinéma ou la littérature), voire dans
le témoignage de personnes qui
rapportent des faits prodigieux
qu’elles attribuent à des êtres situés
au-delà de notre perception sensible
(ce qui peut concerner aussi bien la
prière d’intercession que les
pratiques ésotériques ou le
spiritisme).

Dans une tentative de démythifier le
Nouveau Testament pour le rendre



davantage crédible à l’homme
contemporain, un célèbre exégète du
siècle dernier affirmait qu’il ne
pouvait allumer la lumière électrique
ou écouter la radio, tout en
continuant de croire aux anges et
aux démons. Que n’aurait-il pas dit
s’il avait connu l’Internet, les réseaux
sociaux et les smartphones ! Est-ce
que le progrès technologique, qui
nous permet de dépasser de plus en
plus nos limites spatio-temporelles,
nous éloigne du monde purement
spirituel ou au contraire nous en
approche ? Qu’en dit notre foi
chrétienne ?

Devant cette question, la première
chose à admettre clairement est que,
tandis que nous devons affirmer
l’existence de Dieu pour donner
raison de l’existence du monde
puisque c’est lui qui l’a créé, il n’est
pas possible d’en dire autant des
autres êtres, fussent-ils supérieurs à
nous. Se fondant sur le fait que Dieu



seul est le Créateur, le christianisme
a écarté dès le début l’existence de
divinités intermédiaires en
s’inscrivant en faux contre l’idée que,
étant esprit pur, Dieu ne pouvait
avoir aucun rapport avec ce qui est
loin de lui, c’est-à-dire la matière.

De toute façon, bien que Dieu seul
soit nécessaire, le christianisme, qui
partageait au début certains
éléments avec d’autres cosmovisions,
a réussi petit à petit à trouver une
explication rationnelle de l’existence
d’êtres purement spirituels. Sur ce
point, la réflexion de saint Thomas a
été d’une grande aide, étant donné
que la question avait suscité de
nombreuses controverses à la
période patristique. Grâce à sa
métaphysique de l’être, l’Aquinate a
réussi à expliquer que l’existence
d’êtres purement spirituels est
possible [1]. Quelqu’un pourrait
penser que l’âme humaine elle-
même en montre pleinement



l’existence ; or, la nature de l’homme
est aussi corporelle. De même que
Dieu a créé des êtres purement
matériels et d’autres composés de
matière et d’esprit, ainsi l’existence
d’êtres créés purement spirituels
semble très opportune, selon le
principe de l’ordre de l’univers et de
la perfection de la création [2].

La médiation pour arriver à Dieu

En réalité, ces réflexions ont pour
point de départ et d’arrivée le récit
biblique de l’histoire du salut, où
nous trouvons, à côté de Dieu,
unique Seigneur et Créateur, d’autres
êtres dont la force et l’influence,
positive ou négative, se font sentir
dans ce monde. Les anges sont
présentés comme « des esprits
chargés d’un ministère » (He 1, 14)
qui peut se résumer en deux
activités : chanter et voler [3]. Ils
chantent, c’est-à-dire ils louent Dieu
sans cesse, en formant les cœurs



célestes auxquels la liturgie de
l’Église se joint de multiples
manières. C’est pourquoi il n’est pas
étrange que la doctrine sur les anges
soit marginalisée, lorsque la
dimension liturgico-sacramentelle de
la foi est dévaluée. D’autre part, les
anges volent, c’est-à-dire qu’ils sont
envoyés par Dieu pour prendre soin
des hommes, participant de la sorte
de la providence salvifique de Dieu.
Ainsi, le Nouveau Testament nous les
montre accompagnant les moments
les plus importants de la vie du
Christ et de l’Église naissante. De
façon analogue, ils protègent la vie
de chaque personne et de chaque
institution. C’est pourquoi la
tradition chrétienne parle de
l’existence d’un ange gardien [4]. La
vision chrétienne se caractérise donc
par la médiation : la grandeur du
Créateur se montre précisément en
ce que son projet est conçu pour être
accompli avec le concours de ses
créatures libres. Plus leur nature est



élevée, plus elles prennent part à son
gouvernement de la création. Nous
aussi, nous avons l’expérience qu’il
est plus facile de faire directement
les choses que de compter sur
d’autres pour qu’ils les fassent
librement. Or, cette hypothèse est le
signe d’une grande perfection,
comme nous le voyons, par exemple,
dans le gouvernement d’une famille
ou d’institutions de différents types.

Nous comprenons ainsi que les anges
aussi, en tant qu’êtres personnels et
libres, ont eu pour ainsi dire leur
histoire personnelle. La Bible affirme
succinctement que certains se sont
révoltés contre Dieu pour toujours 
[5]. En réalité, l’existence du diable et
de ses sbires, affirmée par l’Église
dès le début et confirmée de nos
jours en différentes occasions par le
pape François [6], constitue la face
cachée d’un message d’espérance : le
mal perceptible par tous dans le
monde, non seulement la mal causé



par autrui, mais aussi celui que nous
commettons nous-mêmes, est
quelque chose qui nous dépasse. Il
provient en un certain sens d’un
principe qui, tout en étant au-delà de
nous (« ne nous laisse pas entrer en
tentation mais délivre-nous du mal
»), n’est pas divin ni, par conséquent,
originaire et nécessaire. Comme nous
le savons bien, les récits d’un bon
nombre de traditions culturelles
essaient d’expliquer l’origine du bien
et du mal dans le monde et en nous
en accourant à une opposition
originaire de principes opposés.
Dans une telle éventualité, le mal
serait aussi radical que le bien, il
aurait toujours existé et il existerait
toujours, si bien qu’en définitive il ne
pourrait être guéri. Ce qui aboutit
inéluctablement à une vision
désespérée de l’être humain [7].

Le christianisme dit, cependant, que
seul le bien est originaire et que
l’existence du mal, que nul ne peut



contester, est la conséquence d’un
usage erroné de la liberté des
créatures, à commencer par les
anges. C’est pourquoi nous
constatons très nettement le pouvoir
du mal dans le monde et dans
l’histoire, tant et si bien qu’il semble
parfois invincible. Or, le message
chrétien, plein d’espérance, affirme
que Dieu y a apporté un remède,
ayant lui-même assumé ce mal en la
personne de son Fils, incarné et mort
sur une croix, pour que tous ceux qui
s’uniront à lui puissent le vaincre, en
s’associant au triomphe pascal de sa
résurrection. Ce triomphe, après
l’Ascension de Jésus-Christ au ciel,
apparaît souvent dans l’histoire
comme bien petit et vulnérable, voire
invisible. Néanmoins, il est bien réel,
il pousse mystérieusement et il ne se
montrera dans toute sa splendeur
qu’à la fin. Dieu ne manque pas de
manifester visiblement son pouvoir
dans sa providence salvifique au
cours de l’histoire, par le truchement



des sacrements et de l’effusion de ses
multiples grâces qui agissent de
façon plus ou moins cachée mais
réelle dans la vie des gens, en se
servant du concours des anges, des
saints et de bien d’autres créatures.

Miséricorde et enfer

Si Dieu est à ce point bon et
miséricordieux qu’il prend
l’initiative de guérir ses créatures,
comment se fait-il qu’il ait agi
autrement à l’égard des anges
déchus ? Parler de guérison, tout en
affirmant l’existence de l’enfer,
comme l’Église le fait, en tant que
punition éternelle des démons et des
hommes qui meurent loin de Dieu,
semble un non-sens. On dirait que
l’enfer éternise ce que, précisément,
la foi chrétienne affirme ne pas être
éternel, mais tirant son origine de
l’histoire. Si le mal a eu un
commencement, il est à supposer
qu’il aura aussi un terme, pour qu’à



la fin, comme saint Paul le dit « Dieu
soit tout en tous » (1 Co 15, 28). De
facto, depuis Origène, des voix se
sont élevées dans l’Église à
différentes époques, y compris de
nos jours, pour suggérer, à partir de
ces propos de saint Paul, une
réconciliation universelle à la fin des
temps. Si Dieu est miséricordieux,
comment peut-il permettre que
certains soient damnés à jamais, loin
de lui ?

Néanmoins, quelque chose en nous
réplique que les hommes et les anges
jouissent d’un don inestimable, à
savoir la liberté. Ce don que Dieu
leur a accordé, il ne peut pas le leur
enlever sans faire violence à la
nature qu’il a créée. Il serait
inconcevable que Dieu ne prenne pas
au sérieux la liberté de ses créatures.
En même temps, nous avons en nous
un très fort sens de la justice, qui
réclame que le mal commis sans
pénitence ne reste pas impuni [8] ;



quelque chose nous dit qu’il est
impossible que l’immoralité
l’emporte à la fin, comme cela s’est
malheureusement produit tout au
long de l’histoire de notre monde, où
la justice n’est pas toujours
respectée ; qui plus est, un monde où
d’authentiques injustices sont
commises, manifestant ce mal dont il
est ici question. Si Dieu est
réellement Dieu, tout-puissant et
bon, il ne peut traiter de la même
façon celui qui a fait le bien et celui
qui s’est obstiné sans repentir dans
un terrible mal [9]. Voilà une des
convictions des grandes traditions
religieuses de l’humanité : Dieu est
rémunérateur. Certes, sur cette terre
la punition a une claire finalité
médicinale. Mais, lorsque l’attente
pour entrer dans la dimension
définitive de l’existence aura pris fin,
le temps du repentir finira par la
même occasion, puisque la décision
sera en quelque sorte devenue



éternelle : tel est le pouvoir énorme
de la liberté.

Le christianisme, un dualisme de
libertés

En effet, nous sommes en fin de
compte devant le mystère de la
liberté, aussi bien de la liberté de
Dieu que de celle de ses créatures.
Dieu a créé librement, sans aucune
contrainte, de sorte que l’existence
des créatures est le résultat de sa
libre décision d’aimer et d’être aimé.
Un philosophe moderne expliquait
comment précisément la toute-
puissance se manifeste sur un mode
majeur dans la création des êtres
libres [10]. Il s’agit d’un risque que
Dieu a voulu courir, comme le disait
saint Josémaria [11], étant donné que
la liberté de ses créatures est réelle,
la preuve en étant qu’elles peuvent
non seulement ne pas aimer leur
Créateur mais même le haïr. Et ce
non seulement pendant un laps plus



ou moins long de temps mais aussi
pour toujours. C’est pourquoi Benoît
XVI parlait de notre liberté comme
d’une « toute-puissance à l’envers » 
[12]. L’homme est réellement maître
de sa liberté, si bien qu’il peut
décider de l’investir dans la haine et
la destruction.

Aussi est-il vrai que, dans un certain
sens, le christianisme est un
dualisme puisqu’il soutient que
l’histoire est le cadre d’un drame,
d’une lutte entre le bien et le mal,
entre la grâce et le péché. Cependant,
il ne dit pas que les deux pouvoirs
possèdent le même rang, mais plutôt
que l’un d’entre eux permet
l’existence de l’autre sans l’éliminer.
Il s’agit, comme le dit Ratzinger, d’un
dualisme de libertés ou existentiel,
mais en aucun cas d’un dualisme
ontologique [13]. Seul le bien est
originaire.



Nous avons commencé en affirmant
que pour beaucoup seul existe ce qui
peut faire l’objet d’une expérience
sensible. Nous avons aussi suggéré
que nos progrès technologiques
expriment peut-être d’une certaine
façon des avancées vers une
condition de vie qui dépasse les
limites spatio-temporelles propres à
notre condition dans ce monde.
Comme nous avons essayé de le
démontrer, l’existence de forces
invisibles nous amène à considérer
qu’en vertu de notre spiritualité, qui
comporte le grand don de la liberté,
nous ne sommes pas nécessairement
liés au monde des expériences à la
fois visibles et caduques, mais que
nous possédons une nature ouverte à
un monde pareillement réel mais
plus large, le monde de l’espérance.
Cette réalité se manifeste déjà aux
yeux de la foi dans ce monde où le
bien et le mal coexistent et poussent
ensemble, comme le blé et l’ivraie de
la parabole de Jésus (cf. Mt 13, 24-30).



Elle se manifestera pleinement à la
fin de l’histoire, une fois arrivé le
temps de la moisson, lorsque le
Seigneur lui-même jugera avec
miséricorde ses créatures libres.

Santiago Sanz

Lectures conseillées

Erik. Peterson, Le livre des anges, Ad
solem, 1996.

Saint Jean Paul II, Creo en Dios Padre,
Palabra, Madrid 1990, pp. 157-170.

Benoît XVI, Enc. Spe salvi, 30 octobre
2007.

Serge-Thomas Bonino, Les anges et
les démons : Quatorze leçons de
théologie catholique. Parole et
silence, 1er février 2007.



[1]. « S’il n’y a pas, dans l’ange,
composition de matière et de forme,
il y a cependant composition d’acte et
de puissance. Il suffit pour s’en
rendre compte de considérer les
choses matérielles où se trouvent les
deux compositions. La première est
celle de la forme et de la matière qui
constituent une nature. Mais une
nature, ainsi composée, n’est pas son
être ; l’être est son acte. Par
conséquent, même là où il n’y a pas
de matière, où la forme subsiste
indépendamment d’une matière, la
forme est encore vis-à-vis de son être
en rapport de puissance à acte. Et
c’est une telle composition que l’on
doit admettre pour les anges. […] En
Dieu, nous l’avons prouvé, l’être et ce
qu’il est ne sont pas autres ; lui seul
est donc acte pur. » (S. Th. I, q. 50, a.
2, ad 3).

[2]. Cf. saint Thomas d’Aquin, S. Th.,
I, q. 50, a. 1; q. 51, a. 1.



[3]. Des expressions qui se trouvent
dans J. Ratzinger, Allgemeine
Schöpfungslehre, Regensburg 1976,
pp. 61-64.

[4]. « Nul ne peut nier que chaque
fidèle a un ange à ses côtés, comme
protecteur et berger pour mener sa
vie » (Saint Basile, Contra Eunomio, 3,
1).

[5]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique nos 391-392.

[6]. « Nous n’admettrons pas
l’existence du diable si nous nous
évertuons à regarder la vie
seulement avec des critères
empiriques et sans le sens du
surnaturel. Précisément, la
conviction que ce pouvoir malin est
parmi nous est ce qui nous permet de
comprendre pourquoi le mal a
parfois tant de force destructrice. Les
auteurs bibliques avaient certes un
bagage conceptuel limité pour
exprimer certaines réalités et au



temps de Jésus, on pouvait
confondre, par exemple, une
épilepsie avec la possession du
démon. Cependant cela ne doit pas
nous porter à trop simplifier la
réalité en disant que tous les cas
rapportés dans les Évangiles étaient
des maladies psychiques et qu’en
définitive le démon n’existe pas ou
n’agit pas. Sa présence se trouve à la
première page des Écritures, qui se
concluent avec la victoire de Dieu sur
le démon [cf. Homélie lors de la
Messe à la Résidence Sainte-Marthe,
11 octobre 2013]. De fait, quand Jésus
nous a enseigné le Notre Père, il a
demandé que nous terminions en
demandant au Père de nous délivrer
du Mal. Le terme utilisé ici ne se
réfère pas au mal abstrait et sa
traduction plus précise est “le Malin”.
Il désigne un être personnel qui nous
harcèle. Jésus nous a enseigné à
demander tous les jours cette
délivrance pour que son pouvoir ne
nous domine pas ». (Pape François,



Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 19
mars 2018, n° 160).

[7]. Cf. Benoît XVI, Audience
générale, 3 décembre 2008.

[8]. « Il y a quelque chose dans la
conscience morale de l’homme qui
réagit à la perte d’une telle
perspective : Dieu qui est Amour,
n’est-il pas aussi Justice définitive,
peut-il admettre que ces crimes
terribles restent impunis ? Le
châtiment définitif n’est-il pas
nécessaire pour obtenir un équilibre
moral dans l’histoire complexe de
l’humanité ? Un enfer n’est-il pas en
quelque sorte “la dernière planche
de salut” de la conscience morale de
l'homme ? » (Jean Paul II, Entrez dans
l’espérance, Plon-Mame, Paris
octobre 1994).

[9]. Il peut y avoir des personnes qui
ont détruit totalement en elles le
désir de la vérité et la disponibilité à
l’amour. Des personnes en qui tout



est devenu mensonge ; des personnes
qui ont vécu pour la haine et qui en
elles-mêmes ont piétiné l’amour.
C’est une perspective terrible, mais
certains personnages de notre
histoire laissent entrevoir de façon
effroyable des profils de ce genre.
Dans de semblables individus, il n’y
aurait plus rien de remédiable et la
destruction du bien serait
irrévocable : c’est cela qu’on indique
par le mot « enfer » (Benoît XVI, Litt.
enc. Spes salvi, 3 octobre 2007, n° 45).

[10]. Cr. S. Kierkegaard, Journal, vol.
1, VII A 181 (édition de C. Fabro,
Morcelliana, Brescia 1962, pp.
512-513).

[11]. « Dieu a voulu que nous soyons
ses coopérateurs, il a voulu courir le
risque résultant de notre liberté
» (Saint Josémaria, Quand le Christ
passe n° 113).

[12]. Benoît XVI, Message Urbi et
Orbi, 25 décembre 2012.



[13]. Cf. S. Sanz, Joseph Ratzinger et la
doctrine de la Création. Les notes de
Münster de 1964 (II). Quelques thèmes
fondamentaux, « Revue espagnole de
Théologie » 74 (2014), pp. 201-248
[231].

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/forces-invisibles-
les-anges-le-diable-et-lenfer/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr/article/forces-invisibles-les-anges-le-diable-et-lenfer/
https://opusdei.org/fr/article/forces-invisibles-les-anges-le-diable-et-lenfer/
https://opusdei.org/fr/article/forces-invisibles-les-anges-le-diable-et-lenfer/

	Forces invisibles : les anges, le diable et l’enfer

