
opusdei.org

Exemples de foi
(IV) : le prophète Elie

Quatrième texte de la série «
Exemples de foi », consacré au
prophète Elie qui jouissait
d’une grande intimité avec le
Seigneur.

14/03/2018

Après Abraham, Moïse et David,
apparaît un des hommes les plus
célèbres de l’Ancien Testament : le
prophète Élie, que le Catéchisme de
l’Église Catholique désigne comme «
le père des prophètes, “de la race de
ceux qui cherchent Dieu, qui



poursuivent sa Face” (Ps 24, 6) » [1] et
qui, comme Moïse, jouit d’une grande
intimité avec le Seigneur. Son
exemple peut nous servir pour
illustrer une exigence de la foi : la
nécessité de rendre un culte exclusif
au Seigneur. La vie d’Élie, qui était
un homme semblable à nous[2],
montre aussi comment Dieu se porte
au secours de ceux qui ont recours à
lui par la prière, en particulier dans
les difficultés.

Élie le Tishbite vit dans le royaume
d’Israël pendant le viiie siècle a. J-C.
Son nom, qui signifie leSeigneur est
mon Dieu, synthétise l’aspect central
de sa mission : rappeler que le
Seigneur est l’unique vrai Dieu et
qu’à lui seul un culte doit être rendu.
Il l’a fait alors que sous l’influence de
son épouse Jézabel le roi Achab
adorait un dieu étranger et que le
vrai culte coexistait avec l’idolâtrie 
[3] : « Le peuple adorait Baal, l’idole
rassurante dont on pensait qu’il



accordait le don de la pluie et auquel
était attribué pour cette raison le
pouvoir de donner la fertilité aux
champs et la vie aux hommes et au
bétail. Tout en prétendant suivre le
Seigneur, Dieu invisible et
mystérieux, le peuple recherchait
aussi la sécurité chez un dieu
compréhensible et prévisible, dont il
pensait pouvoir obtenir la fécondité
et la prospérité en échange de
sacrifices. [4] »

Ceci étant, Dieu va choisir Élie pour
qu’il soit son porte-voix auprès des
hommes. Le prophète annonce à
Achab les conséquences de son
apostasie : Par le Seigneur vivant,
le Dieu d’Israël que je sers, il n’y
aura ces années-ci ni rosée ni pluie
sauf à mon commandement [5].

Des années plus tard, alors que les
effets de la sécheresse sont devenus
dramatiques [6], le Seigneur envoie
de nouveau Élie auprès le roi. Le



prophète demande à Achab de
rassembler le peuple d’Israël et les
prophètes de Baal sur le mont
Carmel. Le roi accepte et Élie lance
alors son défi : Moi, je reste seul
comme prophète du Seigneur, et
les prophètes de Baal sont quatre
cent cinquante. Donnez-nous deux
jeunes taureaux ; qu’ils en
choisissent un pour eux, qu’ils le
dépècent et le placent sur le bois,
mais qu’ils n’y mettent pas le feu.
Moi, je préparerai l’autre taureau
et je le placerai sur le bois et je n’y
mettrai pas le feu. Vous invoquerez
le nom de votre dieu et moi,
j’invoquerai le nom du Seigneur :
le dieu qui répondra par le feu,
c’est lui qui est Dieu [7]. La
proposition était conçue pour que
tout le monde puisse reconnaître le
vrai Dieu, puisque le péché du peuple
n’était pas d’avoir totalement oublié
le Seigneur mais de le ranger parmi
les autres dieux.



Les invocations des nombreux
prophètes de Baal se sont prolongées
pendant plusieurs heures, sans
résultat. En revanche, la prière d’Élie
trouve une réponse immédiate : le
feu du ciel tombe qui consume le
jeune taureau, le bois et même l’eau
qu’il avait demandé de verser en
abondance sur la victime du
sacrifice. Devant cette évidence, le
peuple unanime s’exclame, la face
contre terre : C’est le Seigneur qui
est Dieu ! [8] Le culte de Baal, dieu
de la pluie, s’est révélé faux et
l’existence d’autres dieux en dehors
du Seigneur s’en trouve écartée.

Au cours de la confrontation, Élie
agit avec l’assurance que donne la foi
et l’aplomb de qui se sait entre les
mains de quelqu’un de plus fort que
la nature et que les hommes. Les
railleries qu’il adresse aux prophètes
de Baal alors qu’ils invoquent leur
dieu mettent bien en évidence sa
certitude d’une intervention du



Seigneur en sa faveur : Criez plus
fort, car c’est un dieu : il a des
soucis ou des affaires, ou bien il est
en voyage ; peut-être il dort et il se
réveillera ! [9]

À juste titre on peut appeler Élie le
prophète du premier
commandement, qui ordonne de
croire en Dieu et de l’adorer, en
l’aimant par-dessus toute chose, et de
ne pas suivre d’autres dieux [10]. Élie
défend la première conséquence du
précepte : rendre culte au seul
Seigneur.

Benoît XVI l’expliquait ainsi : « Ce
n’est qu’ainsi que Dieu est reconnu
pour ce qu’il est, Absolu et
Transcendant, sans la possibilité de
placer à ses côtés d’autres dieux, qui
le nieraient comme absolu, le
relativisant. Telle est la foi qui fait
d’Israël le peuple de Dieu ; c’est la foi
proclamée dans le texte bien connu
du Shema ‘Israel : “Écoute, Israël : le



Seigneur notre Dieu est le seul
Seigneur. Tu aimeras le Seigneur ton
Dieu de tout ton cœur, de toute ton
âme et de tout ton pouvoir” (Dt 6,
4-5). [11] »

L’homme n’a pas le droit de ranger le
Dieu unique à côté des autres dieux.
Des siècles se sont écoulés depuis et
les circonstances actuelles sont bien
distinctes de celles de l’ancien Israël,
cependant la tentation d’enlever
Dieu de la place qui lui revient reste
aussi présente qu’elle l’était à
l’époque.

En découvrant dans notre vie des
intérêts, des goûts ou des
préoccupations qui tendent à
prendre la première place dans notre
tête et notre cœur, nous pouvons
demander au Seigneur d’aviver notre
foi et de la rendre vraiment
agissante, de sorte que rien —
aucune créature ou pensée, aucun
désir de notre moi — ne vienne



diminuer la disponibilité totale que
nous lui devons.

Comme le pape François le rappelle,
« chacun de nous, dans sa propre vie,
de manière inconsciente et peut-être
parfois sans s’en rendre compte, a un
ordre bien précis des choses qu’il
retient plus ou moins importantes.
Adorer le Seigneur veut dire lui
donner la place qu’il doit avoir ;
adorer le Seigneur veut dire
affirmer, croire, non pas simplement
en paroles, que lui seul guide
vraiment notre vie ; adorer le
Seigneur veut dire que devant lui
nous sommes convaincus qu’il est le
seul Dieu, le Dieu de notre vie, le
Dieu de notre histoire. » [12]

Le comportement d’Élie nous
encourage aussi à être vaillants à
l’heure de rendre publiquement
témoignage de notre foi, face à des
tentatives, vielles sans doute mais se
renouvelant sans cesse, de réduire la



religion à une affaire privée. L’on
prétend exclure de la vie sociale
toute référence à Dieu, comme si son
évocation pouvait offenser certaines
sensibilités.

Sa fidélité au Seigneur ne suffit pas à
Élie. Il prie sur le mont Carmel pour
que tout le peuple d’Israël apprenne
que le Seigneur est le vrai Dieu, qui
convertit les cœurs [13]. La foi ne
peut pas rester enfermée : « Elle naît
de l’écoute, et se raffermit dans
l’annonce. [14] », « elle implique un
témoignage et un engagement
publics. Le chrétien ne peut jamais
penser que croire est un fait privé » 
[15].

Prends ma vie, car je ne suis pas
meilleur que mes pères

Après l’holocauste du mont Carmel,
le peuple reconnaît que le Seigneur
est son Dieu. Le roi sera ensuite
témoin de la façon dont le prophète
obtient du Seigneur la fin de la



sécheresse [16]. Cela dit, au moment
qui pourrait être considéré comme
celui du plus grand triomphe d’Élie,
son histoire subit un retournement
inespéré : l’épouse du roi, indignée
par ce qu’il a fait, décide de
l’exécuter. Devant cette menace, Élie
prend peur et s’enfuit vers l’intérieur
du désert. Exténué par la marche et
par l’amertume de se voir
abandonné en présence de la haine
de la reine, il souhaite mourir et dit : 
C’en est assez maintenant,
Seigneur ! Prends ma vie, car je ne
suis pas meilleur que mes pères
[17].

Pendant des années, Élie a été le seul
témoin de Dieu en Israël ; en outre, il
vient d’affronter quatre cent
cinquante prophètes de Baal devant
tout le peuple et avec l’hostilité du
roi. En revanche, maintenant il
tremble devant les menaces de
Jézabel et s’enfuit le plus loin
possible. Où est passée son



assurance ? N’a-t-il plus confiance
dans le Seigneur qui l’a accompagné
jusqu’alors avec tant de prodiges ?

Saint Josémaria a connu lui aussi des
épisodes où, comme Élie, il a eu peur.
Par exemple, la veille du 2 octobre
1936. C’étaient les premiers mois de
la guerre civile d’Espagne et, alors
que le fondateur de l’Opus Dei se
cachait avec d’autres personnes à
Madrid, quelqu’un les a prévenus
d’une perquisition imminente
pouvant entraîner leur exécution.
Face à une mort imminente, il sentit
« d’un côté, le joie immense d’aller
m’unir définitivement avec la Trinité ;
de l’autre, la clarté avec laquelle il me
faisait voir que je ne vaux rien, ne
peux rien et, par conséquent, je
tremblais vraiment de peur »[18].

Nous n’avons sans doute pas connu
de situation extrême comme celle-ci,
mais nous avons pu traverser une
épreuve de découragement, après



une mauvaise nouvelle par exemple,
ou face à un échec apostolique
apparent, ou en touchant du doigt
notre profonde misère. Dieu sait
pourtant mieux que nous que nous
sommes peu de chose. Il ne nous
demande que « l’humilité de le
reconnaître, et de lutter pour
rectifier, afin de le servir mieux
chaque jour, avec davantage de vie
intérieure, avec une prière
continuelle, avec piété et en ayant
recours aux moyens adéquats pour
sanctifier notre travail. »[19]

Comme pour Élie, les circonstances
défavorables doivent nous amener à
invoquer le Seigneur avec sincérité
et confiance. C’est le moment
d’exercer la vertu de foi qui, jointe à
l’espérance, se révèle plus nécessaire
à l’heure de la solitude et de l’échec
apparent qu’à celle du triomphe et de
l’acclamation populaire. La prière
d’Élie en ce moment de
découragement était agréable à Dieu,



parce qu’elle provenait d’un cœur
sincère et humble, qui brûlait du zèle
pour les affaires du Seigneur et
acceptait tout ce qui pourrait venir
de lui. Devant une telle prière, la
réponse n’est pas longue à arriver : à
deux reprises Dieu envoie un ange,
qui le réveille et lui ordonne de
manger et de boire. Élie se leva,
mangea et but, puis soutenu par
cette nourriture il marcha
quarante jours et quarante nuits
jusqu’à la montagne de Dieu,
l’Horeb [20].

Notre Seigneur n’abandonne jamais
ceux qui travaillent pour sa cause. À
tout moment Élie, l’homme de Dieu, a
vécu de Celui qui l’a soutenu dans les
difficultés, l’a aidé à persévérer, lui a
fourni les moyens dont il avait
besoin pour mener à bien sa mission.
Malgré les difficultés et des hauts et
des bas, nous voyons que sa vie était
féconde, sereine, heureuse. Les
prophètes de Baal, en revanche,



recevaient leur nourriture à la cour.
Peut-être ont-ils pensé qu’en adulant
la reine, en fléchissant les genoux
devant Baal, ils s’assuraient une vie
paisible. Il n’en fut rien : mieux vaut
s’asseoir à la table du Seigneur qu’à
celle des idoles ; mieux vaut être
esclave du Seigneur qu’esclave du
péché. [21]

Pour l’homme, il n’est pas de plus
grande liberté que celle de
reconnaître sa condition de créature
et d’adorer Dieu. Tel est le remède
efficace contre toutes les idolâtries : «
Qui s’incline devant Jésus ne peut et
ne doit se prosterner devant aucun
pouvoir terrestre, aussi fort soit-il.
Nous les chrétiens nous ne nous
agenouillons que devant Dieu. [22] »

D’après Juan Carlos Ossandón



[1]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2582.

[2]. Jc 5, 17.

[3]. Cf. 1 R 16, 31.

[4]. Benoît XVI, Audience générale, 15
juin 2011.

[5]. 1 R 17, 1.

[6]. Cf. 1 R 18, 5.

[7]. 1 R 18, 22-24.

[8]. 1 R 18, 39.

[9]. 1 R 18, 27.

[10]. Dt 6, 14.

[11]. Benoît XVI, Audience générale,
15 juin 2011.

[12]. Pape François, Homélie, 14 avril
2013.

[13]. 1 R 18, 37.



[14]. Pape François, Homélie, 14 avril
2013.

[15]. Benoît XVI, Motu proprio Porta
fidei, 11 octobre 2011, n° 10.

[16]. Cf. 1 R 18, 41-46.

[17]. 1 R 19, 4.

[18]. Saint Josémaria, dans J.
Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, p. 116.

[19]. Sant Josémaria, Forge, 379

[20]. 1 R 19, 8.

[21]. Cfr. Saint Josémaria, Amis de
Dieu, nn. 34-35

[22]. Benoît XVI, Homélie en la
solennité de la Fête-Dieu, 22 mai
2008.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr/article/exemples-de-foi-
iv-le-prophete-elie/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr/article/exemples-de-foi-iv-le-prophete-elie/
https://opusdei.org/fr/article/exemples-de-foi-iv-le-prophete-elie/
https://opusdei.org/fr/article/exemples-de-foi-iv-le-prophete-elie/

	Exemples de foi (IV) : le prophète Elie

